MThZ 75 (2024) 110-122

Wir halten heute die endgultige
Wirklichkeit in den Zeichen

Tropologische Hermeneutik bei Henri de Lubac und Simone Weil

von Thomas Sojer

In den Noéten des Zweiten Weltkriegs entdecken Henri de Lubac und Simone Weil
unabhéngig voneinander das Potential tropologischer Selbsttechniken und versuchen
mit biblischen Ressourcen die Krisen und Katastrophen ihrer Zeit anders zu durch-
leuchten und mdégliche Auswege daraus zu formulieren. Im Hintergrund der tropolo-
gischen Hermeneutik steht ein eigensténdiges Offenbarungsverstiandnis. Dieses sieht
den Interpretationsgegenstand der géttlichen Offenbarung anstatt in offenbarten Inhal-
ten im gelebten Jetzt und verwendet die Heilige Schrift als dessen Interpretationswerk-
zeug. Der Beitrag konturiert die jeweiligen Perspektiven von Henri de Lubac und Si-
mone Weil mit einem Vorschlag, wie dieses Offenbarungsverstandnis im historischen
Horizont des Zweiten Weltkriegs beschrieben werden kann.

Den Franzosen Henri de Lubac (1896-1991) und die Franzdsin Simone Weil (1909-1943)
verbindet mehr als ihre Zeitgenoss:innenschaft: Die Liebe zum Buddhismus?, die Option
flr die Paradoxie?, Sympathie mit dem Anarchismus von Proudhon?, eine wache Zeitdiag-
nose uber den Zustand der franzdsischen Gesellschaft in den Zwischenkriegsjahren sowie
der Dialog zwischen Christentum und Marxismus.* Der folgende Beitrag mochte die Per-
spektiven beider woanders zusammenbringen und den Blick auf ein kaum beachtetes ge-
meinsames Anliegen werfen: die Heilige Schrift als Ressource und Quelle einer lebbaren
Zukunft fur eine krisen- und kriegsgebeutelte Gegenwart. De Lubac und Weil waren auf je
eigene Weise von der transformativen Kraft der Heiligen Schrift (iberzeugt, deren Erneue-
rungspotential beide flr eine stabile und lebensférdernde Gesellschaft nach dem Grauen
des Zweiten Weltkriegs als Grundvoraussetzung betrachteten.®

De Lubac beruft sich dazu auf seinen Lebensfreund Hans-Urs von Balthasar und unter-
streicht dessen Worte:

L vgl. Henri de Lubac, Aspects du bouddhisme ((Buvres complétes XXI), Paris 2012; vgl. ders., La rencontre du
bouddhisme et de 1’Occident, (Euvres complétes XXII), Paris 2000.

2'vgl. ders., Glaubensparadoxe, Einsiedeln 1972, 7-10; sowie u. a. ders., Paradoxe et mystére de 1’Eglise suivi
de L’Eglise dans la crise actuelle ((Buvres complétes IX), Paris 2010, 11.

3 vgl. ders., Proudhon et le christianisme, ((Euvres complétes III), Paris 2011.

4 vgl. Bryan C Hollon, Everything Is Sacred. Spiritual Exegesis in the Political Theology of Henri de Lubac,
Cambridge 2009, 182.

5vgl. dazu de Lubacs Aufruf zum geistigen Widerstand und de Lubacs Mitarbeit in den Cahiers du Témoignage
chrétien, sowie u. a. Henri de Lubac, Résistance chrétienne a I’antisémitisme, Paris 1988.



Tropologische Hermeneutik 111

»Wenn menschliche Existenz zutiefst Dialog mit Gott ist, wenn aber in diesem Dialog das
Wort Gottes an den Menschen unendlich wichtiger ist als das Wort des Menschen an Gott,
wenn die menschliche Antwort nur richtig sein kann aus einem standigen Horen des Wortes
heraus (Kontemplation wiirde hier besser als Audition bezeichnet werden), wenn ferner Gott
alles, was er einem Menschen zu sagen hat, ein fiir allemal in Christus gesagt hat, und es somit
nur darauf ankommt, alle Schétze der Weisheit und Wissenschaft, die in Christus verborgen
sind, zu erkennen und sich anzueignen, wenn endlich die géttliche Bezeugung Christi die Hei-
lige Schrift ist, dann muR die Lesung und Betrachtung der Schrift das sicherste Mittel sein, den
konkreten Willen Gottes tiber mein Leben und Schicksal in der gottgewollten Weise zu erken-
nen.«6

Die wiederentdeckte Akzentuierung der Bibel als einem ,mehr-als-nur-religiésen Er-
kenntnis- und Reflexionsmittel im konkreten Lebensvollzug inmitten einer noch todge-
weihten Welt sollte jedoch nicht mit dem heute bekannten Slogan ,,What would Jesus do?*
der 1990er Jahre verwechselt werden. Sowohl de Lubacs Untersuchungen als auch Weils
gelebte Selbstpraxis beinhaltet ein davon scharf abzugrenzendes, eigenstandiges Offenba-
rungsverstdndnis: Wéhrend im Paradigma des ,,What would Jesus do?* ein schon offen-
bartes Modell imitiert und an diesem MalR genommen wird, suchen de Lubac und Weil im
Horizont einer bestimmten Hermeneutik der durch die Schriftmeditation vermittelten, in-
dividuellen, moglicherweise unbekannten Offenbarungen Gottes im konkreten Jetzt der
Einzelnen. Der Beitrag schlégt daflr das Konzept eines semiotischen Offenbarungsver-
standnisses vor.

Die zwei Perspektiven von Simone Weil und Henri de Lubac kdnnen sich wechselseitig
ergénzen: De Lubacs Forschung erlaubt eine Einordnung der gemeinsamen Hermeneutik,
die ihn mit Simone Weil verbindet, in klassische theologische Kategorien und lasst diese
damit fur den theologischen Diskurs anschlussfahig werden — etwas, das Weils gelebte
Praxis und ihr Schreiben daruiber kaum zuldsst. Weils Beispiel, am eigenen Leib das Lesen
als ein radikales Lebensexperiment zu vollziehen, erlaubt hingegen die Beleuchtung des
entscheidenden performativen und koérperbezogenen Wesenskern dieser Hermeneutik, die
im konkreten Lebensvollzug liegt und letztlich in keiner theoretischen Form abschlieRend
umfasst werden kann.

1. Der Jesuit und die Philosophin

Es gibt keine Aufzeichnungen von Simone Weil, die darauf hinweisen wirden, dass sie
Uberhaupt Notiz vom jungen Jesuitenprofessor in Lyon genommen hat. Andersherum je-
doch schon: De Lubacs Mitbriider Jean Daniélou (1905-1974), Erich Przywara (1889—
1972) und Xavier Tilliette (1921-2018) beschéftigen sich nach Weils Tod intensiv mit dem
Denken der ,,roten Jungfrau.” Bei de Lubac selbst lassen sich aber nur spérliche Erwéh-

6 vgl. ders., Geist aus der Geschichte. Das Schriftverstandnis des Origines. Einsiedeln 1968, 506.
7Vgl. u. a. Erich Przywara, Edith Stein et Simone Weil. Essentialisme, Existentialisme, Analogie, in: Les Etudes
philosophiques 3 (1956) 458-472; vgl. u. a. Jean Daniélou, Hellénisme, Judaisme, Christianisme, in: Joseph-



112 Thomas Sojer

nungen zu Simone Weil finden und das vor allem in Hinblick auf die Frage ihrer kirchli-
chen Zugehdorigkeit als ungetaufte Judin und mit Bezug auf Weils Themen wie Aufmerk-
samkeit und Kontemplation.® Es existiert in seinen Memoiren eine personliche Notiz de
Lubacs vom 28. Dezember 1981, in der er von seiner Weil-Lektire erzahlt. Er schreibt:

,Aber eine Sache scheint mir wichtiger zu sein als alle anderen, die S. Weil am besten in einem
Text ausdriickt, iiber den ich oft nachdenke: ,Es gibt Menschen, die acht Stunden am Tag ar-
beiten und die groBe Anstrengung auf sich nehmen, abends zu lesen, um sich zu beruhigen.
Sie konnen nicht in den groBRen Bibliotheken das Gelesene priifen. Sie glauben dem Buch (der
Zeitung) aufs Wort. Es ist nicht erlaubt, ihnen etwas Falsches zu essen zu geben.

De Lubac bewundert Weils Sorge um guten Lesestoff, der fiir die Philosophin alles andere
als eine Geschmacksfrage, sondern eine Heilsfrage darstellt. Die entscheidende Verbin-
dung zwischen de Lubac und Weil, die Gegenstand dieser Ausflihrungen ist, betrifft deren
gemeinsame wie auch jeweilige Sichtweise und Lesepraxis, welche die Bibel als Erkennt-
nis- und Reflexionsmittel im konkreten Lebensvollzug bestimmen, sowie ein Vorschlag,
wie das darin implizit zum Tragen kommende Offenbarungsverstandnis beschrieben wer-
den kann.

De Lubac erforschte im Zuge seiner Suche nach einer geistlichen Erneuerung unter-
schiedliche Auslegungspraktiken der mittelalterlichen Exegese?®, besonders den sogenann-
ten vierfachen Schriftsinn. Seine Auseinandersetzung mit Schrifthermeneutik ist schwer-
punktmalig in seinem Hauptwerk Exégeése médiévale. Les quatre sens de [’écriture
dokumentiert, das zwischen 1959 und 1964 verd&ffentlicht wurde. Ein weiterer bedeutsamer
Anlass stellte die Griindung der Sammlung Sources chrétiennes mit kritischen Ausgaben
patristischer Texte dar, die de Lubac u. a. mit Jean Daniélou 1942 in Lyon ins Leben rief.1!

Der vorliegende Beitrag attestiert Henri de Lubac und Simone Weil ein gemeinsames
Interesse an einer sogenannten tropologischen Schrifthermeneutik. Ryan McDermott zieht
die Spuren tropologischer Diskurse bis weit vor ihre christlichen Anfange zuriick. In der
griechischen Klassik wurde der Begriff tpomog (trépos) sowohl als sprachliche Wendung,
tatsdchliche physische Kehrtwendung und als Synonym fiir ,Lebensform* beziehungsweise

Marie Perrin (Hg.), Réponses aux Questions de Simone Weil, Paris 1964, 2-39; vgl. u. a. Xavier Tilliette, Les
philosophes lisent la Bible. Paris, 2001; ders., Philosophische Christologie, Einsiedeln 1998, 271.

8Vgl. z. B.: Henri de Lubac, Bouddhisme, [wie Anm. 1], 161: ,.Fr. C. [Coppellotti] m’expliquera que cet étudiant
travaille en méme temps comme ouvrier pour faire vivre sa famille et qu’il est influencé par Simone Weil*, ders.,
Carnets du Concile (Vol. I), Paris 2007, 59; weitere Eintrage zu Simone Weil bei de Lubac finden sich bei dems.,
Le mystére du surnaturel ((Buvres complétes XII), Paris 2000, 288; ders., Sur les chemins de Dieu ((Euvres com-
plétes 1), Paris 2006, 334; ders., Méditation sur I’Eglise ((Euvres complétes VIIT), Paris 2006, 131 und 217.

9 Im Original: ,,Mais une me parait primer toutes les autres, qu’exprime au mieux S. Weil dans un texte que je
médite souvent: 1l y a des hommes qui travaillent huit heures par jour et qui font le grand effort de lire le soir
pour s’instruire. Ils ne peuvent pas se livrer a des vérifications dans les grandes bibliotheques. Ils croient le livre
(le journal) sur parole. On n’a pas le droit de leur donner a manger du faux.““ (Henri de Lubac, Mémoire sur
I’occasion de mes écrits [(Euvres completes XXXIII], Paris 2006, 349).

10 vgl. ders., Medieval Exegesis (Vol. I1I: The Four Senses of Scripture), Grand Rapids 2009, 278.

1 Fiir eine Einordnung der Werkgeschichte de Lubacs mit Riicksicht auf die historischen Bedingungen, unter
denen de Lubac geschrieben hat, vgl. Karl H. Neufeld; Michel Sales, Bibliographie Henri de Lubac S.J. 1915~
1974, Einsiedeln 1974; besonders 10-25.



Tropologische Hermeneutik 113

,Lebensstil‘ gebraucht.12 Der Begriff , Trope* als Uberbegriff fiir sprachliche ,Wendungen®
pragt bis heute die Sprachwissenschaften und versammelt darunter bestimmte Klassen rhe-
torischer Figuren und sprachlicher Stilmittel. Fr das frihe Christentum und die Alte Kir-
che erwies sich die gangige Doppelbedeutung von tpémoc — Wendung und Lebensform —
als duRerst geeignet, um die Bedeutung der Heiligen Schrift im Sinn eines Weges der per-
formativen Umkehr zu verstehen. McDermott betont:

»According to tropological theory, interpretation is never complete without action and that
action can take the form of writing. Tropology, in other words, is never simply an analysis of
one text. It is also an invention of another — a fruitful activity — acted out in the production of
life and literature even profane literature. 3

Auch de Lubac stoRt auf die Doppelbedeutung von Tropologie. VVor dem Hintergrund von
Texten des scholastischen Theologen Robert von Melun erklért de Lubac, dass ein Tropus
im weitesten Sinne des Wortes eine Redewendung bezeichnet, eine sprachliche Wendung,
durch die man einen Ausdruck ,dreht‘, um etwas anderes als seine natiirliche Bedeutung
zu bezeichnen.** Die Tropologie besteht fir de Lubac neben einer semantischen auch in
einer moralischen Drehung im Sinne von Umkehr, eine verleiblichte und aktiv vollzogene
Metanoia. Wohin diese Umkehr im konkreten Fall jedoch geschehen soll, ist keineswegs
vorab definiert.

Wiéhrend de Lubac in seinen historischen Untersuchungen also wenig iberraschend den
traditionellen Begriff der tropologia verwendet und beleuchtet, schafft Weil vielféltige Be-
zeichnungen fir ihre experimentellen Selbsterkundungen, unter anderem den Ausdruck der
métaphores réelles. Trotz ihrer intensiven Auseinandersetzung mit der Bibel nimmt Si-
mone Weil generell kaum direkt Bezug auf die Geschichte der Bibelauslegung oder kon-
krete Formen der Exegese. Sie theoretisiert auch selten die eigenen VVorgehensweisen oder
ihre Motivationen hinter ihrer Bibellektire. Stattdessen versucht sie sich schon wéhrend
ihrer ersten Studienjahre in Selbstexperimenten und notiert ihre spontanen Gedankengange
dabei, wobei sich ihr Fokus auf biblische Passagen mit ihrer Hinwendung zum Christentum
ab 1935 stark verdichtet.

Fur eine erste Hinflihrung zu Weils nicht systematischem Konzept einer tropologischen
Hermeneutik kdnnen folgende Passagen aus ihren Denktagebilichern Ende 1942 erhellend
sein;

,,Christi Geschichte ist ein Symbol, eine Metapher. Aber frither einmal glaubte man, dal3 die
Metaphern geschehen wie Ereignisse in der Welt. Gott ist der hochste Dichter. [...] Versuchen,
Gott in die Welt zu bringen, anstatt die Welt zu verlassen [...] Man muf} den Begriff der wirk-
lichen Metapher wiederfinden. Sonst verliert z.B. die Geschichte Christi entweder ihre Wirk-
lichkeit oder ihre Bedeutung [...] Das gesamte Universum ist nichts als eine gro8e Metapher.

12 v/gl. dazu weiterfiihrend Jérg Villwock, Metapher und Bewegung, Hamburg 1999.
13 Ryan McDermott, Tropologies. Ethics and Invention in England, ¢.1350-1600, Notre Dame 2016, 15.
14 vgl. Henri de Lubac, Typologie, Allegorie, geistlicher Sinn, Einsiedeln 1999, 320.



114 Thomas Sojer

Die Astrologie etc. bilden degradierte Spiegelungen dieser Erkenntnis des Universums als Me-
tapher, mdglicherweise Versuche — aber unrechtméRige (scheint mir) — materielle Beweise
dafiir zu finden.“?®

Mit dem Ausdruck der métaphore réelle beschreibt Simone Weil in diesen Abschnitten wie
bestimmte Metaphern, in diesem Fall Symbole, Situationen oder Erzdhlungen im Neuen
Testament, die Wirklichkeit der Welt klarer sehen und durchdringen lassen. Es geht Weil
mit dieser Feststellung nicht um den Wirklichkeitsstatus oder den Wahrheitsgehalt der Me-
taphern selbst, z. B. dass vor der Grundlegung der Welt tatsdchlich ein Lamm geschlachtet
wurde (vgl. Offb. 13,8).1¢ Sie fordert fur ihre Zeitgenoss:innen die Besinnung auf eine exis-
tenziell-performative Hermeneutik, ndmlich, auf eine Art und Weise mit Welt in Bezie-
hung zu treten, in der sich immer und tberall das Géttliche offenbart.

Weil beschreibt die biblischen Texte in diesem Zusammenhang auch als Taschenlampe,
die man am besten immer mit sich tragt und wéhrend dem geféhrlichen Gang durch die
Nacht einschalten kann.'” Sie betont, dass die Qualitat einer Taschenlampe dadurch zu be-
messen sei, wie gut die Gegenstande, die sie beleuchtet, in Erscheinung treten. Den bibli-
schen Kanon sieht Simone Weil, mit groen Ausnahmen im Alten Testament, als Uber
Jahrhunderte erprobte Sammlung von Texten, die sich gut als Taschenlampen fur Gottes
situative Offenbarungen in der Welt eignen. Dabei handelt es sich nicht um ein statisches
Geschehen, bei dem Fallbeispiele im Licht biblischer Texte beurteilt werden, sondern in
der unmittelbaren Konfrontation erhalten die biblischen Ressourcen den Resonanzraum,
den sie benotigen, um Gottes Offenbarung konkret in der Welt wahrnehmbar werden zu
lassen. Diese Praxis setzt auf einer praktischen Ebene zumindest voraus, dass die bibli-
schen Passagen auswendig und jederzeit abrufbar zum Einsatz gebracht werden kdnnen.
Nicht zufallig verbrachte Weil Zeit in Kldstern um dort die Kunst der ruminatio, des Wie-
derkauens zu erlernen. Gleichzeitig kritisiert Simone Weil jene Lesarten der Bibel, die
diese mit der gottlichen Offenbarung gleichsetzen — was fiir sie einer Selbstblendung durch
den direkten Blick in die Taschenlampe gleichkommt.8

Weils Pladoyer, das gesamte Universum als eine grofle Metapher zu lesen,° lasst sich an
die antike und mittelalterliche Bibelallegorese anknupfen, die im Zentrum de Lubacs Un-
tersuchungen stehen.?® Weder Simone Weil noch Henri de Lubac geht es um eine erneute
Verzauberung der Welt, vielmehr geht es beiden darum, die Zeichen Gottes in der Not der
Zeit neu lesen zu lernen. In diesem Sinne schreibt de Lubac in Meditation sur I’Eglise
1953:

15 vgl. Simone Weil, Cahiers, Aufzeichnungen, Band 4, Miinchen 2017, 40-41, 55, 72.

16 Vgl. dies., Cahiers, Aufzeichnungen, Band 3, Miinchen 2017, 271.

17vgl. dies., Aufzeichnungen 4 [wie in Anm. 15], 139.

18 v/gl. ebd.

19 v/gl. dazu weiterfiihrend Philipp Stoellger, Metapher und Lebenswelt. Hans Blumenbergs Metaphorologie als
Lebenswelthermeneutik und ihr religionsph&nomenologischer Horizont, Tubingen 2000.

20 |_etzterer betont jedoch aus einem christologischen Interesse heraus mit Nachdruck die wichtige Differenz
zwischen einer heidnischen und christlichen Allegorie, u. a. in seinem vielbeachteten Aufsatz ,, Typologie“ et
,Allégorisme* aus dem Jahr 1947, vgl. Henri de Lubac, ,,Typologie® et ,,Allégorisme®, in: Recherches de Science
Religieuse 34 (1947) 180-226.



Tropologische Hermeneutik 115

,,Gegen das Blendwerk aller Zukunftstrdume ist auf jeden Fall nlichtern festzustellen: Die Zei-
ten der Zukunftsverkiindigung liegen fiir uns Christen hinter uns. Wir halten heute die endgdil-
tige Wirklichkeit in den Zeichen, und solange diese Weltzeit dauert, kann dieser Zustand nicht
wesentlich tberschritten werden. Im Male, als wir dies verkennen, fallen wir aus der christli-
chen Hoffnung in die Mythologie zuriick.*?

In den folgenden zwei Abschnitten wird die theoretische Erdrterung de Lubacs und die
praktische Umsetzung Weils skizziert, wie beide durch eine tropologische Hermeneutik
neu lernen versuchen, die Zeichen Gottes in der Welt zu lesen.

2. Die Tradition der Tropologie

Jenseits der unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen im Laufe der Geschichte des Chris-
tentums kommt der Heiligen Schrift in ihrer kanonischen Verfassung fiir Christ:innen eine
besondere Autoritit und ein normativer Charakter zu. Als von Gott inspiriertes Wort gilt
die Bibel in den Vollziigen der christlichen Kirchen als mafgeblicher Interpretationsge-
genstand der goéttlichen Offenbarung. Sie dient jedoch nicht nur als inhaltlicher MalRstab
und Koordinatensystem weiterer Offenbarungsinhalte, sondern wird selbst als ein Interpre-
tationswerkzeug von Offenbarung gebraucht. Ein Beispiel dafir findet sich in der tropolo-
gischen Hermeneutik: Oft verkiirzt als moralischer (moralisierender) Sinn des vierfachen
Schriftsinns beschrieben, weisen die unterschiedlichen tropologischen Traditionen auf ein
Offenbarungsversténdnis hin, das im alltdglichen Vollzug des Lebens einen zentralen ,,Ort*
der géttlichen Offenbarung ausmacht und die Bibel als Interpretationswerkzeug dieser
Selbstoffenbarung Gottes im konkreten ,Jetzt® jedes Menschen anzuwenden versucht.
Tropologie wird innerhalb der Geschichte der Bibelauslegung unter die vormodernen,
nicht kritischen Exegesen gereiht, die oft mit dem Ausdruck sensus plenior verschlagwor-
tet wurden.?? Der lateinische Ausdruck sensus (Sinngehalt, Fiihlen, Wahrnehmen und Ver-
stehen) deutet neben einen inhaltlichen Aspekt des Interpretationsgegenstandes auf eine
sensorisch-somatische Interaktion zwischen Gegenstand und lesender Person hin, die sich
im mittelalterlichen Verstandnis insbesondere als eine verleiblichte Begegnung zwischen
dem fleischlosen Korper des Textes und dem wahrnehmenden Kdorper der Lesenden ent-
faltet und damit einen lebendigen Text erschafft.?® Die Lebendigkeit des Textes bedingt
zudem Uber die wortliche Sinnebene hinausgehend eine unabgeschlossene Anzahl verbor-
gener Schriftsinne, die bestenfalls miteinander interagieren und somit laufend kreativ und
im Sinnuberschuss bleiben. Das Motiv der dynamischen Verborgenheit verweist zudem

2L Ders., Die Kirche, Einsiedeln 1968, 185.

22:\/gl. John C. Cavadini, From Letter to Spirit. The Multiple Senses of Scripture, in: Paul M. Blowers; Peter W.
Martens (Hg.), The Oxford Handbook of Early Christian Biblical Interpretation, Oxford 2021, 126148, vor allem
128.

23 gl Christian Kiening; Cornelia Herberichs (Hg.), Literarische Performativitét. Lektiiren vormoderner Texte.
Medienwandel — Medienwechsel — Medienwissen 3, Zirich 2008; vgl. auch Paul Ricoeur; Eberhard Jingel,
Metapher. Zur Hermeneutik religidser Sprache, Miinchen 1974; vgl. Paul Riceeur, Die lebendige Metapher, Mun-
chen 1986.



116 Thomas Sojer

schon in seinem Spiel mit dem Geheimnisvollen auf einen impliziten Charakter der Offen-
barung, der den Techniken und Konzepten rund um den sensus plenior zu eigen ist.?

De Lubac sieht neben Origines’ viertem Buch von De principiis in Johannes Cassian (ca.
360-435) eine bedeutende und oft unterschatzte Grundlage fur den sensus plenior.? Cas-
sian unterscheidet zwei tibergeordnete Zweige der Schriftsinne, ndmlich die des buchstéb-
lichen und des spirituellen biblischen Erkennens und unterteilt letzteres in die drei Unter-
zweige des tropologischen/moralischen, allegorischen/typologischen und ana-
gogischen/eschatologischen Erkennens ein.?® Niki Kasumi Clements fasst Cassians Syste-
matik des sensus plenior bei Johannes Cassian folgendermalien zusammen:

»[Cassian] frames his four types of interpretation in relation to Paul’s words: ,Now, brothers,
if 1 come to you speaking in tongues, what use will it be to you unless | speak to you by
revelation or by knowledge or by prophecy or by instruction?* (Conf. 14.8.4). Cassian assumes
the historical narrative, first, as ,a historical exposition in which there is no more hidden mean-
ing‘ (Conf. 14.8.6). Second, he correlates allegorical interpretation with revelation by which
one can read passages from the Hebrew Bible as a ,prefiguration of the body and blood of
Christ* (Conf. 14.8.5). Third, he correlates knowledge with the tropological, as ,a moral un-
derstanding‘ by which one engages ,practical discretion, in order to see whether it is useful and
good‘ (Conf. 14.8.6.). It is important to note how Cassian stresses one’s need to ,judge for
oneselfe and with such critical discernment (discretion), we see how tropological concerns and
critical reflection are bound. Fourth, he correlates prophecy with anagogy ,by which words are
directed to the invisible and to what lies in the future*.«?

Es ist bemerkenswert, dass jenseits der Quadriga die Bezeichnungen, Beschreibungen, De-
finitionen und Funktionen der verschiedenen Schriftsinne in der Regel flieRend ineinander
ubergehen und oft an bestimmte korperliche Praktiken und Kulturtechniken (z. B. liturgi-
sche Gesten und Rituale) gebunden sind.?® Dabei kommt dem Literalsinn, dem wortlichen
Sinn, keineswegs eine geringe Stellung in der bunten Polyphonie der sich verbindenden
Schriftsinne zu. Im Gegenteil, der wortliche Schriftsinn ist nicht nur die anféngliche
Grundlage, die nicht einfach spirituell Gberschritten werden soll, sondern wird als bestan-
diger Referenzpunkt und Fundament angesehen, wenn nicht sogar das Ziel der hermeneu-
tischen Bewegung, in den die anderen sensus pleniores eine tiefere Einsicht geben sollen.

Wie Henri de Lubac in Exégése médiévale herausarbeitete, beférderte die umfangreiche
Rezeption von Cassian in der mittelalterlichen Exegese-Landschaft die Idee eines struktu-
rierten Erkennens durch die Schichtungsleistung der Quadriga, des vierfachen Schrift-

24 vgl. Brenda Machosky, Structures of Appearing. Allegory and the Work of Literature, New York 2013; vgl.
Anna Tzetkova-Glaser, Origines. De principiis, in: Oda Wischmeyer (Hg.), Handbuch der Bibelhermeneutiken.
Von Origines zur Gegenwart. Berlin 2016, 13-22, hier 15.

25 \/gl. Henri de Lubac, Typologie, [wie Anm. 13], 320.

26 Gerd Summa, Geistliche Unterscheidung bei Johannes Cassian, Wiirzburg 1992, 224-229; Steven D. Driver,
John Cassian and the Reading of Egyptian Monastic Culture, New York 2002, 113-116.

27 Niki Kasumi Clements, The Asceticism of Interpretation. John Cassian, Hermeneutical Askesis, and Religious
Ethics, in: Bharat Ranganathan; Derek Alan Woodard-Lehmann (Hg.), Scripture, Tradition, and Reason in Chris-
tian Ethics. Normative Dimensions. Cham 2019, 67-88, hier 72.

28 \/gl. Henri de Lubac, Typologie, [wie Anm. 13], 329.



Tropologische Hermeneutik 117

sinns. Beda Venerabilis pragte schlie8lich, was im Mittelalter als Distichon folgende Be-
zeichnungen zu Tage forderte: Littera gesta docet, quid credas Allegoria, Moralis quid
agas, quo tendas Anagogia (der Buchstabe lehrt die Ereignisse; was du zu glauben hast,
die Allegorie, die Moral, was du zu tun hast; wohin du streben sollst, die Anagogie).

Die Quadriga wurde zur zentralen Referenzformel und erstarrte schlieBlich zum bloRen
Schema, das des gréReren Anliegens antiker Exegese und Praxis kaum gerecht wird. Die
erstarrte vierfache Taxonomie lie die weitaus groere und lebhaftere Vielfalt an Schrift-
sinnen, ihr kreatives Zusammenspiel sowie deren Auslegungspraktiken in Vergessenheit
geraten. Gegen diese Entwicklung richtet sich das exegetische Projekt der lecture plurielle
Henri de Lubacs.

Ryan McDermott argumentiert in diesem Zusammenhang dafr, dass in der mittelalter-
lichen Exegese ,, Tropologie* im Kontext der scholastischen Analogietheorie nicht einfach
bedeuten konnte, moralische Modelle im Sinne eines ,,What would Jesus do?* zu imitieren:

,[Al]s every imitative action, as Lateran 1V insists, evinces an ever greater dissimilarity from
the model for the action — not because imitation subverts the model, but because the model
itself transcends any possible likeness it inspires [...] Imitation does indeed produce alterity,
but it also produces sameness — or, more accurately, correspondence. The challenge of inter-
pretation is not to determine whether ethical inventions reflect literal or figural modes of inter-
pretation, but how — since invention is never the same — to be sensitive to the diverse rendition
models undergo as they are reinvented in unforeseeable copies [...and] are not just models, but
models of how to be copies.“?°

Mit der scholastischen Analogietheorie liele sich auch besser verstehen, warum es Henri
de Lubac ein Anliegen war, dass es keine gelingende tropologische Performativitat ohne
allegorischen Intellekt geben kdnne. Dazu schreibt de Lubac:

,»ES gibt demnach keine rechtverstandene, geschweige denn wirksame Tropologie auBer durch
Vermittlung der Allegorie; in der Sprache von heute: keine echte Spiritualitat auler als darge-
lebtes Dogma, wie entsprechend kein Geheimnis geglaubt werden muR, das nicht seine Uber-
setzung, seinen Widerhall, ja seine Vollendung im Leben der Seele findet. Vom Leben, Sterben
und Auferstehen des Herrn gilt: ,Das alles ist geschehen, damit das christliche Leben ihm
gleichgestaltet werde‘ (omnia haec gesta sunt, ut ei christiana vita configuretur). So verstan-
den wire die Tropologie der ,geistige Sinn® par excellence. 3

Vor diesem Hintergrund mdéchte ich mit Blick auf die weitere Debatte um die tropologische
Hermeneutik in Frankreich anmerken, dass Emmanuel Falque meiner Meinung nach Paul
Ricceur missverstanden hat, wenn Falque behauptet, dass dieser den tropologischen Sinn
gegeniber dem allegorischen Sinn bevorzugen wirde, wahrend Falque selbst darauf ab-
zielt, dies umzukehren und den allegorischen gegentiber dem tropologischen Sinn zu beto-
nen. Folgt man der Argumentation von Falque wohlwollend, kénnte man sagen, dass
Ricceur den allegorischen Sinn nicht so ausreichend akzentuiert, wie es Henri de Lubac

29 Ryan McDermott, Beatus qui verba vertit in opera. Langland’s Ethical Inventions and the Tropological Sense,
in: Yearbook of Langland Studies 24 (2010) 169204, hier 186.
30 Henri de Lubac, Typologie [wie Anm. 13], 330.



118 Thomas Sojer

betont hat. Jedoch den einen Sinn gegen einen anderen auszuspielen, wie es Falque unter-
nimmt, geht meines Erachtens véllig am Grundverstandnis des sensus plenior vorbei —was
Ricceur gerade nicht tut. Ein Grund fiir die Fehlinterpretation der Tropologie sehe ich in
Falques Verstandnis von Tropologie als Selbstaneignung, die den Text ausschlieBlich an
mich als Lesenden adressiert. Falques alternative Lésung der Allegorie — als gelebte Ver-
schiebung oder Desorientierung meines Ichs angesichts meiner eigenen Alteritét, die eine
paradoxe Interkorporalitat in der Abkehr vom Text als Vermittlung erméglicht — unter-
streicht in meinen Augen die Bedeutung der Tropologie als Vollzug der allegorischen Er-
kenntnis, wie dies Henri de Lubac ausfihrlich beschreibt.:

Im nachsten Abschnitt werden die theoretischen Perspektiven auf die Tropologie um die
gelebte Praxis Simone Weils erganzt.

3. Notizen zur Praxis einer tropologischen Hermeneutik
bei Simone Weil

Simone Weil verfasste keine theoretischen Uberlegungen, welche Prinzipien und Vorstel-
lungen ihre Praxis leiteten. Gleichzeitig durchzieht eine tropologische Hermeneutik ihre
Schriften und Notizen und kann implizit in den unterschiedlichen Kontexten festgemacht
werden. So stellt Wolfgang W. Miiller fest, dass Weil bei ihrer ,,Bibellektiire mit der Theorie
des vierfachen Schriftsinns*®? arbeitet, jedoch nicht im Sinne einer Eisegesis (Hineinlegen
eigener Gedanken in fremde Texte). Miller betont die stringent historisch-philologische
Betrachtung Weils,® die immer das Novum Testamentum Graece nach Nestle (Ausgabe
1928) bei sich trug. Wahrend Muller Simone Weil in die klassische Praxis des vierfachen
Schriftsinns nach Beda Venerabilis einschreibt, betont Ruth Ewertowski die moralische
Bedeutung von Metaphorizitat in Weils Denken und Handeln als tatséchlich vollzogener
Standortwechsel, um in der Unmdglichkeit einer moralischen Widerspruchslosigkeit, mit
anderen Worten, in der Unmdglichkeit, in den Konflikten des Zweiten Weltkriegs selbst
unschuldig bleiben zu kénnen, nicht irre zu werden.3* Es geht um die dringende Suche nach
einem Umgang mit der moralischen Sackgasse einer unaufhorlichen Gewaltspirale.

Ein gutes Beispiel fir Weils implizite Theorie einer tropologischen Hermeneutik bietet
ihr Text Condition premiére d’un travail non servile (Grundbedingungen einer nicht-ser-
vilen Arbeit), in dem sie eine massive Antriebskraft des Faschismus in einer entwurzelten
und desorientierten Arbeiter:innenschaft ausmacht und das Antidot in einer biblischen Le-
sepraxis entdeckt. Mit einem langeren Abschnitt soll an dieser Stelle Simone Weil selbst
dazu ausfihrlich zu Wort kommen:

31 vgl. Emmanuel Falque, Crossing the Rubicon. The Borderlands of Philosophy and Theology, New York 2016,
36-38.

32 Wolfgang W. Miiller, Simone Weil. Theologische Splitter, Ziirich 2009, 60.

33 vgl. Miiller, Splitter, [wie in Anm. 30], 62.

34 vgl. Ruth Ewertowski, Das AuBermoralische. Friedrich Nietzsche, Simone Weil, Heinrich von Kleist, Franz
Kafka, Heidelberg 1994, 212-213.



Tropologische Hermeneutik 119

,»Das Universum, in dem die Arbeiter leben, verweigert sich der Sinnhaftigkeit. Es ist unmog-
lich das Ziele hierhin durchdringen, auBer hdchstens fir sehr kurze Zeitraume, die an beson-
dere Umsténde gekniipft sind. [...] Die Menschen gehen in die Kirchen, eigens um zu beten;
und trotzdem weill man, dass sie es selbst nicht kdnnten, wenn man ihnen nicht Vermittler zur
Seite stellen wiirde, die ihre Hinwendung zu Gott unterstiitzten. Die Architektur der Kirche
selbst, die Bilder, von denen sie voll ist, die Worte der Liturgie und des Gebets, die rituellen
Handlungen des Priesters sind ihre Vermittler. Indem sie darauf ihre Aufmerksamkeit richten,
wenden sie sich an Gott. Wieviel grésser noch ist die Notwendigkeit solcher Vermittler am
Avrbeitsplatz, wo man doch nur hingeht um seinen Lebensunterhalt zu verdienen! Hier halt alles
das Denken an Irdischem fest. Nun kann man dort nicht einfach religitse Bilder aufh&dngen
und denen, die dort arbeiten, empfehlen, sie anzusehen. Ebenso wenig kann man ihnen vor-
schlagen beim Arbeiten Gebete zu sprechen. Die einzigen sinnlichen Gegensténde, auf die sie
ihre Aufmerksamkeit richten kénnen, sind die Materialien, die Werkzeuge, ihre Handgriffe.
Wenn diese sich nicht selbst in Spiegel des Lichtes verwandeln lassen, ist es unméglich, wah-
rend der Arbeit seine Aufmerksamkeit auf die Quelle allen Lichts zu richten. Nichts ist not-
wendiger und dringlicher als genau diese Transformation. Sie wird méglich wenn sich in dem
Material, wie es den Menschen auf der Arbeit zur Verfiigung steht, eine spiegelnde Eigenschaft
findet. Denn es geht nicht darum, Fiktionen zu fabrizieren oder willkirliche Symbole. Fiktion,
Imagination, Traumerei sind nirgendwo weniger angebracht als dort, wo es um die Wahrheit
geht. Doch zu unserem Gliick besitzt die Materie eine spiegelnde Eigenschaft. Sie ist ein Spie-
gel, der sich durch unseren Atem triibt. Es geniigt den Spiegel abzuwischen und die Symbole
zu lesen, die aus der Ewigkeit in die Materie geschrieben sind. Das Evangelium enthlt einige
davon. [...] Es wire einfach, zahlreiche weitere Symbole zu entdecken, die von der Ewigkeit
her in die Natur der Dinge eingeschrieben sind und die nicht nur Arbeit im Allgemeinen, son-
dern jede Aufgabe in ihrer Einzigartigkeit umzuwandeln vermdgen. Christus ist die eherne
Schlange, die man nur anschauen muss, um dem Tod zu entgehen. Aber man muss in der Lage
sein, ihn auf eine vollkommen ungebrochene Art zu betrachten. Dazu miissen die Dinge, die
man aufgrund der Bedirfnisse und Verpflichtungen des Lebens zwangslaufig vor Augen hat,
dasjenige widerspiegeln, das sie uns abhalten, direkt zu betrachten. Es wére recht erstaunlich
wenn eine durch Menschenhand erbaute Kirche voller Symbole wére, das Universum selbst
aber nicht unendlich voll davon. Es ist unendlich voll davon. Man muss sie nur lesen.

Simone Weil ergénzt die Praxis, biblisch inspiriert die Welt neu zu lesen, in ihren Denkta-
gebiichern um die Feststellung, dass es sich bei dieser Methode nicht um eine Form der
Interpretation, sondern um Anschauung handelt. Ziel ist es, die Dinge so lange anzu-
schauen bis aus ihnen das Licht selbst hervortritt. Sie nennt es eine ,,Methode, den Verstand
zu schulen, die im Schauen besteht3¢, Die besondere Form des Sehens beinhaltet fiir Weil
eine Unterscheidung des Wirklichen von der Tauschung. Sie nennt dazu folgendes Bei-
spiel: Um sich Uber die Wirklichkeit eines Gegenstandes zu versichern, kann man seine
Stelle im Raum verandern und diesen aus einer anderen Perspektive betrachten. Halt man
wéhrend der Bewegung den Blick fortwahrend auf dem Gegenstand gerichtet, kann eine
Tauschung in der Regel ausgeschlossen werden. Mit diesem Beispiel veranschaulicht Weil

35 Simone Weil, Vor der Schwierigkeit den Kopf zum Himmel zu heben, Frankfurt a. M. 2023, 92, 96-97, 99.
36 Dies., Cahiers. Aufzeichnungen, Band 2, Miinchen 2017, 286.



120 Thomas Sojer

die Verbindung zwischen einer existenziell-performativen Standortanderung und der inne-
ren Haltung der Aufmerksamkeit.®” In ihrem letzten groRen unvollendeten Werk, Verwur-
zelung, beschreibt sie zwei Frauen. Eine inhaftiert, die andere zu Hause und schwanger.
Die erste naht, weil sie gezwungen wird, die zweite flr ihr Kind. Weil schreibt:

,Das ganze soziale Problem besteht darin, alle Arbeitenden aus der einen in die andere dieser
zwei Situationen zu versetzen. Es missten also diese Welt und die andere in ihrer doppelten
Schénheit wahrend der Arbeit selbst gegenwartig und mit ihr verbunden sein, wie das Kind im
Mutterleib mit dem Nahen des Waschestiicks. Diese Verbindung lasst sich schaffen: durch
eine Darstellung der Gedanken, die diese mit den Handgriffen sowie den besonderen Vorgan-
gen jeder einzelnen Arbeit verkniipft, aber auch durch eine Umwandlung, die so tief geht, dass
sie bis zur Substanz des Wesens vordringen und auferdem durch eine Gewohnheit, die dem
Gedéchtnis eingeprégt ist und die diese Gedanken an die Bewegungen bei der Arbeit bindet.*®

Eine Mdglichkeit, diese Methode einzuliben sieht Simone Weil im Schulunterricht. Zwar
lehnt sie den konfessionellen Religionsunterricht ab, beschreibt aber einen Unterricht, in
dem die Kinder ,,Stellen aus der Heiligen Schrift lesen und vor allem das ganze Evangelium
und alles im Geist des Textes kommentieren, wie es immer geschehen sollte*“%. Auch fiir
die Land- und Fabriksarbeiter:innen entwickelt sie tropologische Techniken, wie diese in
ihrer alltaglichen Arbeit mit biblischen Ressourcen ihre Wirklichkeit und die Sinnhaf-
tigkeit ihres Lebens durchdringen kénnen, jedoch ohne den eigentlichen Text zu studieren.
Ihre Lektlre geschieht allein durch ihre Kérperbewegungen und Arbeitsablaufe, weil sie
die biblischen Bilder und Erzéhlungen durch eine hervorragende Pédagogik der Aufmerk-
samkeit einverleiben konnten.*°

In dhnlicher Weise wie Henri de Lubac ist Simone Weil Uberzeugt, dass die Heilige
Schrift die Sicht auf den Alltag, konkrete Lebenssituationen und Bereiche, die vordergrin-
dig wenig mit dem christlichen Glauben gemein haben, auf eine positive Weise verandern
kann.

Im abschliefenden Teil wird ein Vorschlag gemacht, wie das darin implizit zum Tragen
kommende Offenbarungsverstandnis verstanden werden kann.

4. Entwurfsskizze flr ein semiotisches Offenbarungsverstandnis

Rolf Kuhn, der Simone Weil als Lebensphdnomenologin nach der Fagon von Michel Henry
(1922-2002) zu lesen versucht, verdichtet ein Offenbarungsverstandnis am Grund ihres
Denkens wie folgt:

,.Schlieit namlich unsere Sinnlichkeit nach den fundamentalen Einsichten Simone Weils eine
wirklich géttliche Offenbarung ein, dann umfasst gerade unsere rein passive Affektivitét als

37 Ebd.

38 Dies., Die Verwurzelung, Ziirich 2011, 90.

%9 Dies., Verwurzelung, [wie in Anm. 36], 87.

40 v/gl. Dies., Zeugnis fiir das Gute. Spiritualitit einer Philosophin, Ziirich 1998, 52-62.



Tropologische Hermeneutik 121

phanomenologische Materialitdt jenen genannten Gehorsam, mit dem der Sohn Gottes in sei-
nem Tod selbst Materie wurde [...] In dieser rein passiblen Sinnlichkeit als dekreativer Ent-
leerung jeglicher Objekt- und Wertgestalt bedeutet dann Christus den Zugang zum absoluten
Leben, der keines Blickes oder keiner Intention mehr bedarf, weil die phdnomenologische Ma-
terialitat dieser rein individuierten Sinnlichkeit qua christologischer Ipseisierung bereits das
Leben schlechthin ist, mit anderen Worten, Leben mit all seinen weiteren sich entfaltenden
(Konnens-)Moglichkeiten [...] damit wiirde Simone Weil auf ihre Weise durch den Dekreati-
onsgedanken jenes entscheidende phanomenologische Prinzip bezeugen, welches nach Jean-
Luc Marion heute besagt, dass die Gebung umso grosser ist, je radikaler die Reduktion ausfallt
um auf diese Weise der Phiinomenologie ihre reichsten Moglichkeiten zu erdffnen. 4

Kihn figuriert hier ein Offenbarungsdenken, das die ErschlieBung und Enthillung des Ver-
borgenen gerade in Verlusterfahrung und Entbehrung erwartet.*? Dieser von Weils Schreib-
stil mitgepragten Weltuntergangsstimmung aus Leere und EntduRerung kann nun auch et-
was Positives abgewonnen werden, wenn nadmlich Offenbarung nicht mehr mit einem
Offenbarungsinhalt gleichgesetzt wird, sondern als ein allein in Zeichen vermitteltes Be-
gegnungsgeschehen und in Form eines In-Beziehung-setzens durch Zeichen gedacht wird,
das im performativen Vollzug einer verlebendigenden Tropologie sich laufend neu aktua-
lisiert und transformiert. Offenbarung ist dann ein kreativer und innovativer Zeichenpro-
zess, insofern sie gerade nicht etwas neu erschafft, sondern das Ungesehene, Ubersehene,
und bisher Unsichtbare in der Welt und in den Menschen neu zu sehen gibt.

Was Rolf Kihn in komplexer Weise flir die Neuverfassung einer radikalen Lebensphé-
nomenologie entlang von Simone Weils Schreiben herauskristallisiert, bietet in einer etwas
einfacheren Spielart hilfreiche Aspekte, um Uber ein mdgliches semiotisches Offenba-
rungsverstindnis nachzudenken, das im Anschluss an Uberlegungen Henri de Lubacs und
Praktiken Simone Weils als tropologische Hermeneutik zum Tragen kommt.

Gattliche Offenbarung ist, solange diese Weltzeit dauert, leer, weil sie nicht die Form
von ewigen, universal wahren Inhalten innerhalb der Vergéanglichkeit und Kontingenz des
alltdglichen Lebens annimmt, sondern aufgrund der Mehrdeutigkeit von Zeichen die Form
von polyphonen Zeichenprozessen, die in der Uberfille der endlosen Zeichenkomplexe
und im kreativen Konstellieren der auslegenden Subjekte, Lesende und Gelesenes gleich-
ermalen laufend transformieren und neue Verhéltnisse schaffen. Offenbarung kann in die-
sem standigen Aushandlungsprozess nicht mehr schlicht als die (eindeutige) Enthlllung
von etwas oder jemanden gedacht werden, sondern vielmehr riickt das Geschehen des Of-
fenbarwerdens selbst in den Fokus als eine Spurenlese, die aus standiger Neuorientierung
und Bewegung besteht, hin auf die endglltige Wirklichkeit in den Zeichen. Die Zeichen-
welt bildet die Grenze und kann nicht wesentlich Gberschritten werden. Eine tropologische
Hermeneutik, die als Auslegungsgegenstand nicht mehr einen offenbarten Inhalt wéhit,
sondern Offenbarungsgeschehen als laufende Neujustierung im Licht biblischer Ressour-
cen versteht, antwortet damit auf eine Zeit, in der es keine offensichtlichen Auswege oder
klaren Handlungsoptionen mehr gibt.

41 Rolf Kiihn, Leere und Aufmerksamkeit. Studien zum Offenbarungsdenken Simone Weils, Dresden 2019, 149—
150.

42 \/gl. Patrick Ebert, Offenbarung und Entzug. Eine theologische Untersuchung zur Transzendenz aus phano-
menologischer Perspektive (Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie 81), Tiibingen 2020, 317-319.



122 Thomas Sojer

So kann auf die Frage nach dem eigenstandigen Offenbarungsverstandnis hinter einer
tropologisch gestalteten Lebensform zugleich kryptisch und wegweisend mit Roland
Barthes’ Umschreibung dessen geantwortet werden, was ein Zeigen eigentlich ausmacht:

,,Das Zeichen ist ein Riss, der sich stets nur auf dem Gesicht eines anderen Zeichens 6ffnet. 43

During the horrors of the Second World War, Henri de Lubac and Simone Weil both
discovered the potential of tropological self-techniques and applied biblical resources
to shed light on the crises and catastrophes of their time to develop possible ways out.
There is an original understanding of revelation at the heart of tropological hermeneu-
tics. According to this understanding, the object of interpretation regarding divine reve-
lation is the lived now and it applies Scripture as its interpretative tool. The paper out-
lines the individual perspectives of Henri de Lubac and Simone Weil by suggesting a
concept how this understanding of revelation can be described within the historical
horizon of the Second World War.

43 Roland Barthes, Das Reich der Zeichen, Frankfurt a. M. 1974, 76.



