
MThZ 75 (2024) 110–122 

Wir halten heute die endgültige 

Wirklichkeit in den Zeichen 

Tropologische Hermeneutik bei Henri de Lubac und Simone Weil 

von Thomas Sojer  

In den Nöten des Zweiten Weltkriegs entdecken Henri de Lubac und Simone Weil 

unabhängig voneinander das Potential tropologischer Selbsttechniken und versuchen 

mit biblischen Ressourcen die Krisen und Katastrophen ihrer Zeit anders zu durch-

leuchten und mögliche Auswege daraus zu formulieren. Im Hintergrund der tropolo-

gischen Hermeneutik steht ein eigenständiges Offenbarungsverständnis. Dieses sieht 

den Interpretationsgegenstand der göttlichen Offenbarung anstatt in offenbarten Inhal-

ten im gelebten Jetzt und verwendet die Heilige Schrift als dessen Interpretationswerk-

zeug. Der Beitrag konturiert die jeweiligen Perspektiven von Henri de Lubac und Si-

mone Weil mit einem Vorschlag, wie dieses Offenbarungsverständnis im historischen 

Horizont des Zweiten Weltkriegs beschrieben werden kann. 

Den Franzosen Henri de Lubac (1896–1991) und die Französin Simone Weil (1909–1943) 

verbindet mehr als ihre Zeitgenoss:innenschaft: Die Liebe zum Buddhismus1, die Option 

für die Paradoxie2, Sympathie mit dem Anarchismus von Proudhon3, eine wache Zeitdiag-

nose über den Zustand der französischen Gesellschaft in den Zwischenkriegsjahren sowie 

der Dialog zwischen Christentum und Marxismus.4 Der folgende Beitrag möchte die Per-

spektiven beider woanders zusammenbringen und den Blick auf ein kaum beachtetes ge-

meinsames Anliegen werfen: die Heilige Schrift als Ressource und Quelle einer lebbaren 

Zukunft für eine krisen- und kriegsgebeutelte Gegenwart. De Lubac und Weil waren auf je 

eigene Weise von der transformativen Kraft der Heiligen Schrift überzeugt, deren Erneue-

rungspotential beide für eine stabile und lebensfördernde Gesellschaft nach dem Grauen 

des Zweiten Weltkriegs als Grundvoraussetzung betrachteten.5 

De Lubac beruft sich dazu auf seinen Lebensfreund Hans-Urs von Balthasar und unter-

streicht dessen Worte: 

 
1 Vgl. Henri de Lubac, Aspects du bouddhisme (Œuvres complètes XXI), Paris 2012; vgl. ders., La rencontre du 

bouddhisme et de l’Occident, (Œuvres complètes XXII), Paris 2000. 
2 Vgl. ders., Glaubensparadoxe, Einsiedeln 1972, 7–10; sowie u. a. ders., Paradoxe et mystère de l’Église suivi 

de L’Église dans la crise actuelle (Œuvres complètes IX), Paris 2010, 11. 
3 Vgl. ders., Proudhon et le christianisme, (Œuvres complètes III), Paris 2011. 
4 Vgl. Bryan C Hollon, Everything Is Sacred. Spiritual Exegesis in the Political Theology of Henri de Lubac, 

Cambridge 2009, 182. 
5 Vgl. dazu de Lubacs Aufruf zum geistigen Widerstand und de Lubacs Mitarbeit in den Cahiers du Témoignage 

chrétien, sowie u. a. Henri de Lubac, Résistance chrétienne à l’antisémitisme, Paris 1988. 



Tropologische Hermeneutik  111 

„Wenn menschliche Existenz zutiefst Dialog mit Gott ist, wenn aber in diesem Dialog das 

Wort Gottes an den Menschen unendlich wichtiger ist als das Wort des Menschen an Gott, 

wenn die menschliche Antwort nur richtig sein kann aus einem ständigen Hören des Wortes 

heraus (Kontemplation würde hier besser als Audition bezeichnet werden), wenn ferner Gott 

alles, was er einem Menschen zu sagen hat, ein für allemal in Christus gesagt hat, und es somit 

nur darauf ankommt, alle Schätze der Weisheit und Wissenschaft, die in Christus verborgen 

sind, zu erkennen und sich anzueignen, wenn endlich die göttliche Bezeugung Christi die Hei-

lige Schrift ist, dann muß die Lesung und Betrachtung der Schrift das sicherste Mittel sein, den 

konkreten Willen Gottes über mein Leben und Schicksal in der gottgewollten Weise zu erken-

nen.“6 

Die wiederentdeckte Akzentuierung der Bibel als einem „mehr-als-nur-religiösen“ Er-

kenntnis- und Reflexionsmittel im konkreten Lebensvollzug inmitten einer noch todge-

weihten Welt sollte jedoch nicht mit dem heute bekannten Slogan „What would Jesus do?“ 

der 1990er Jahre verwechselt werden. Sowohl de Lubacs Untersuchungen als auch Weils 

gelebte Selbstpraxis beinhaltet ein davon scharf abzugrenzendes, eigenständiges Offenba-

rungsverständnis: Während im Paradigma des „What would Jesus do?“ ein schon offen-

bartes Modell imitiert und an diesem Maß genommen wird, suchen de Lubac und Weil im 

Horizont einer bestimmten Hermeneutik der durch die Schriftmeditation vermittelten, in-

dividuellen, möglicherweise unbekannten Offenbarungen Gottes im konkreten Jetzt der 

Einzelnen. Der Beitrag schlägt dafür das Konzept eines semiotischen Offenbarungsver-

ständnisses vor.  

Die zwei Perspektiven von Simone Weil und Henri de Lubac können sich wechselseitig 

ergänzen: De Lubacs Forschung erlaubt eine Einordnung der gemeinsamen Hermeneutik, 

die ihn mit Simone Weil verbindet, in klassische theologische Kategorien und lässt diese 

damit für den theologischen Diskurs anschlussfähig werden – etwas, das Weils gelebte 

Praxis und ihr Schreiben darüber kaum zulässt. Weils Beispiel, am eigenen Leib das Lesen 

als ein radikales Lebensexperiment zu vollziehen, erlaubt hingegen die Beleuchtung des 

entscheidenden performativen und körperbezogenen Wesenskern dieser Hermeneutik, die 

im konkreten Lebensvollzug liegt und letztlich in keiner theoretischen Form abschließend 

umfasst werden kann. 

1. Der Jesuit und die Philosophin 

Es gibt keine Aufzeichnungen von Simone Weil, die darauf hinweisen würden, dass sie 

überhaupt Notiz vom jungen Jesuitenprofessor in Lyon genommen hat. Andersherum je-

doch schon: De Lubacs Mitbrüder Jean Daniélou (1905–1974), Erich Przywara (1889–

1972) und Xavier Tilliette (1921–2018) beschäftigen sich nach Weils Tod intensiv mit dem 

Denken der „roten Jungfrau“.7 Bei de Lubac selbst lassen sich aber nur spärliche Erwäh-

 
6 Vgl. ders., Geist aus der Geschichte. Das Schriftverständnis des Origines. Einsiedeln 1968, 506. 
7 Vgl. u. a. Erich Przywara, Edith Stein et Simone Weil. Essentialisme, Existentialisme, Analogie, in: Les Études 

philosophiques 3 (1956) 458–472; vgl. u. a. Jean Daniélou, Hellénisme, Judaïsme, Christianisme, in: Joseph-



 Thomas Sojer 112 

nungen zu Simone Weil finden und das vor allem in Hinblick auf die Frage ihrer kirchli-

chen Zugehörigkeit als ungetaufte Jüdin und mit Bezug auf Weils Themen wie Aufmerk-

samkeit und Kontemplation.8 Es existiert in seinen Memoiren eine persönliche Notiz de 

Lubacs vom 28. Dezember 1981, in der er von seiner Weil-Lektüre erzählt. Er schreibt:  

„Aber eine Sache scheint mir wichtiger zu sein als alle anderen, die S. Weil am besten in einem 

Text ausdrückt, über den ich oft nachdenke: ‚Es gibt Menschen, die acht Stunden am Tag ar-

beiten und die große Anstrengung auf sich nehmen, abends zu lesen, um sich zu beruhigen. 

Sie können nicht in den großen Bibliotheken das Gelesene prüfen. Sie glauben dem Buch (der 

Zeitung) aufs Wort. Es ist nicht erlaubt, ihnen etwas Falsches zu essen zu geben.‘“9 

De Lubac bewundert Weils Sorge um guten Lesestoff, der für die Philosophin alles andere 

als eine Geschmacksfrage, sondern eine Heilsfrage darstellt. Die entscheidende Verbin-

dung zwischen de Lubac und Weil, die Gegenstand dieser Ausführungen ist, betrifft deren 

gemeinsame wie auch jeweilige Sichtweise und Lesepraxis, welche die Bibel als Erkennt-

nis- und Reflexionsmittel im konkreten Lebensvollzug bestimmen, sowie ein Vorschlag, 

wie das darin implizit zum Tragen kommende Offenbarungsverständnis beschrieben wer-

den kann. 

De Lubac erforschte im Zuge seiner Suche nach einer geistlichen Erneuerung unter-

schiedliche Auslegungspraktiken der mittelalterlichen Exegese10, besonders den sogenann-

ten vierfachen Schriftsinn. Seine Auseinandersetzung mit Schrifthermeneutik ist schwer-

punktmäßig in seinem Hauptwerk Exégèse médiévale. Les quatre sens de l’écriture 

dokumentiert, das zwischen 1959 und 1964 veröffentlicht wurde. Ein weiterer bedeutsamer 

Anlass stellte die Gründung der Sammlung Sources chrétiennes mit kritischen Ausgaben 

patristischer Texte dar, die de Lubac u. a. mit Jean Daniélou 1942 in Lyon ins Leben rief.11 

Der vorliegende Beitrag attestiert Henri de Lubac und Simone Weil ein gemeinsames 

Interesse an einer sogenannten tropologischen Schrifthermeneutik. Ryan McDermott zieht 

die Spuren tropologischer Diskurse bis weit vor ihre christlichen Anfänge zurück. In der 

griechischen Klassik wurde der Begriff τρόπος (trópos) sowohl als sprachliche Wendung, 

tatsächliche physische Kehrtwendung und als Synonym für ‚Lebensform‘ beziehungsweise 

 
Marie Perrin (Hg.), Réponses aux Questions de Simone Weil, Paris 1964, 2–39; vgl. u. a. Xavier Tilliette, Les 

philosophes lisent la Bible. Paris, 2001; ders., Philosophische Christologie, Einsiedeln 1998, 271. 
8 Vgl. z. B.: Henri de Lubac, Bouddhisme, [wie Anm. 1], 161: „Fr. C. [Coppellotti] m’expliquera que cet étudiant 

travaille en même temps comme ouvrier pour faire vivre sa famille et qu’il est influencé par Simone Weil“, ders., 

Carnets du Concile (Vol. I), Paris 2007, 59; weitere Einträge zu Simone Weil bei de Lubac finden sich bei dems., 

Le mystère du surnaturel (Œuvres complètes XII), Paris 2000, 288; ders., Sur les chemins de Dieu (Œuvres com-

plètes I), Paris 2006, 334; ders., Méditation sur l’Église (Œuvres complètes VIII), Paris 2006, 131 und 217. 
9 Im Original: „Mais une me parait primer toutes les autres, qu’exprime au mieux S. Weil dans un texte que je 

médite souvent: ,Il y a des hommes qui travaillent huit heures par jour et qui font le grand effort de lire le soir 

pour s’instruire. Ils ne peuvent pas se livrer à des vérifications dans les grandes bibliothèques. Ils croient le livre 

(le journal) sur parole. On n’a pas le droit de leur donner à manger du faux.‘“ (Henri de Lubac, Mémoire sur 

l’occasion de mes écrits [Œuvres complètes XXXIII], Paris 2006, 349). 
10 Vgl. ders., Medieval Exegesis (Vol. III: The Four Senses of Scripture), Grand Rapids 2009, 278. 
11 Für eine Einordnung der Werkgeschichte de Lubacs mit Rücksicht auf die historischen Bedingungen, unter 

denen de Lubac geschrieben hat, vgl. Karl H. Neufeld; Michel Sales, Bibliographie Henri de Lubac S.J. 1915–

1974, Einsiedeln 1974; besonders 10–25. 



Tropologische Hermeneutik  113 

‚Lebensstil‘ gebraucht.12 Der Begriff ‚Trope‘ als Überbegriff für sprachliche ‚Wendungen‘ 

prägt bis heute die Sprachwissenschaften und versammelt darunter bestimmte Klassen rhe-

torischer Figuren und sprachlicher Stilmittel. Für das frühe Christentum und die Alte Kir-

che erwies sich die gängige Doppelbedeutung von τρόπος – Wendung und Lebensform – 

als äußerst geeignet, um die Bedeutung der Heiligen Schrift im Sinn eines Weges der per-

formativen Umkehr zu verstehen. McDermott betont:  

„According to tropological theory, interpretation is never complete without action and that 

action can take the form of writing. Tropology, in other words, is never simply an analysis of 

one text. It is also an invention of another – a fruitful activity – acted out in the production of 

life and literature even profane literature.“13 

Auch de Lubac stößt auf die Doppelbedeutung von Tropologie. Vor dem Hintergrund von 

Texten des scholastischen Theologen Robert von Melun erklärt de Lubac, dass ein Tropus 

im weitesten Sinne des Wortes eine Redewendung bezeichnet, eine sprachliche Wendung, 

durch die man einen Ausdruck ‚dreht‘, um etwas anderes als seine natürliche Bedeutung 

zu bezeichnen.14 Die Tropologie besteht für de Lubac neben einer semantischen auch in 

einer moralischen Drehung im Sinne von Umkehr, eine verleiblichte und aktiv vollzogene 

Metanoia. Wohin diese Umkehr im konkreten Fall jedoch geschehen soll, ist keineswegs 

vorab definiert. 

Während de Lubac in seinen historischen Untersuchungen also wenig überraschend den 

traditionellen Begriff der tropologia verwendet und beleuchtet, schafft Weil vielfältige Be-

zeichnungen für ihre experimentellen Selbsterkundungen, unter anderem den Ausdruck der 

métaphores réelles. Trotz ihrer intensiven Auseinandersetzung mit der Bibel nimmt Si-

mone Weil generell kaum direkt Bezug auf die Geschichte der Bibelauslegung oder kon-

krete Formen der Exegese. Sie theoretisiert auch selten die eigenen Vorgehensweisen oder 

ihre Motivationen hinter ihrer Bibellektüre. Stattdessen versucht sie sich schon während 

ihrer ersten Studienjahre in Selbstexperimenten und notiert ihre spontanen Gedankengänge 

dabei, wobei sich ihr Fokus auf biblische Passagen mit ihrer Hinwendung zum Christentum 

ab 1935 stark verdichtet.  

Für eine erste Hinführung zu Weils nicht systematischem Konzept einer tropologischen 

Hermeneutik können folgende Passagen aus ihren Denktagebüchern Ende 1942 erhellend 

sein: 

„Christi Geschichte ist ein Symbol, eine Metapher. Aber früher einmal glaubte man, daß die 

Metaphern geschehen wie Ereignisse in der Welt. Gott ist der höchste Dichter. […] Versuchen, 

Gott in die Welt zu bringen, anstatt die Welt zu verlassen […] Man muß den Begriff der wirk-

lichen Metapher wiederfinden. Sonst verliert z.B. die Geschichte Christi entweder ihre Wirk-

lichkeit oder ihre Bedeutung […] Das gesamte Universum ist nichts als eine große Metapher. 

 
12 Vgl. dazu weiterführend Jörg Villwöck, Metapher und Bewegung, Hamburg 1999. 
13 Ryan McDermott, Tropologies. Ethics and Invention in England, c.1350–1600, Notre Dame 2016, 15. 
14 Vgl. Henri de Lubac, Typologie, Allegorie, geistlicher Sinn, Einsiedeln 1999, 320. 



 Thomas Sojer 114 

Die Astrologie etc. bilden degradierte Spiegelungen dieser Erkenntnis des Universums als Me-

tapher, möglicherweise Versuche – aber unrechtmäßige (scheint mir) – materielle Beweise 

dafür zu finden.“15 

Mit dem Ausdruck der métaphore réelle beschreibt Simone Weil in diesen Abschnitten wie 

bestimmte Metaphern, in diesem Fall Symbole, Situationen oder Erzählungen im Neuen 

Testament, die Wirklichkeit der Welt klarer sehen und durchdringen lassen. Es geht Weil 

mit dieser Feststellung nicht um den Wirklichkeitsstatus oder den Wahrheitsgehalt der Me-

taphern selbst, z. B. dass vor der Grundlegung der Welt tatsächlich ein Lamm geschlachtet 

wurde (vgl. Offb. 13,8).16 Sie fordert für ihre Zeitgenoss:innen die Besinnung auf eine exis-

tenziell-performative Hermeneutik, nämlich, auf eine Art und Weise mit Welt in Bezie-

hung zu treten, in der sich immer und überall das Göttliche offenbart. 

Weil beschreibt die biblischen Texte in diesem Zusammenhang auch als Taschenlampe, 

die man am besten immer mit sich trägt und während dem gefährlichen Gang durch die 

Nacht einschalten kann.17 Sie betont, dass die Qualität einer Taschenlampe dadurch zu be-

messen sei, wie gut die Gegenstände, die sie beleuchtet, in Erscheinung treten. Den bibli-

schen Kanon sieht Simone Weil, mit großen Ausnahmen im Alten Testament, als über 

Jahrhunderte erprobte Sammlung von Texten, die sich gut als Taschenlampen für Gottes 

situative Offenbarungen in der Welt eignen. Dabei handelt es sich nicht um ein statisches 

Geschehen, bei dem Fallbeispiele im Licht biblischer Texte beurteilt werden, sondern in 

der unmittelbaren Konfrontation erhalten die biblischen Ressourcen den Resonanzraum, 

den sie benötigen, um Gottes Offenbarung konkret in der Welt wahrnehmbar werden zu 

lassen. Diese Praxis setzt auf einer praktischen Ebene zumindest voraus, dass die bibli-

schen Passagen auswendig und jederzeit abrufbar zum Einsatz gebracht werden können. 

Nicht zufällig verbrachte Weil Zeit in Klöstern um dort die Kunst der ruminatio, des Wie-

derkauens zu erlernen. Gleichzeitig kritisiert Simone Weil jene Lesarten der Bibel, die 

diese mit der göttlichen Offenbarung gleichsetzen – was für sie einer Selbstblendung durch 

den direkten Blick in die Taschenlampe gleichkommt.18 

Weils Plädoyer, das gesamte Universum als eine große Metapher zu lesen,19 lässt sich an 

die antike und mittelalterliche Bibelallegorese anknüpfen, die im Zentrum de Lubacs Un-

tersuchungen stehen.20 Weder Simone Weil noch Henri de Lubac geht es um eine erneute 

Verzauberung der Welt, vielmehr geht es beiden darum, die Zeichen Gottes in der Not der 

Zeit neu lesen zu lernen. In diesem Sinne schreibt de Lubac in Meditation sur l’Église 

1953: 

 
15 Vgl. Simone Weil, Cahiers, Aufzeichnungen, Band 4, München 2017, 40–41, 55, 72. 
16 Vgl. dies., Cahiers, Aufzeichnungen, Band 3, München 2017, 271. 
17 Vgl. dies., Aufzeichnungen 4 [wie in Anm. 15], 139. 
18 Vgl. ebd. 
19 Vgl. dazu weiterführend Philipp Stoellger, Metapher und Lebenswelt. Hans Blumenbergs Metaphorologie als 

Lebenswelthermeneutik und ihr religionsphänomenologischer Horizont, Tübingen 2000. 
20 Letzterer betont jedoch aus einem christologischen Interesse heraus mit Nachdruck die wichtige Differenz 

zwischen einer heidnischen und christlichen Allegorie, u. a. in seinem vielbeachteten Aufsatz „Typologie“ et 

„Allégorisme“ aus dem Jahr 1947, vgl. Henri de Lubac, „Typologie“ et „Allégorisme“, in: Recherches de Science 

Religieuse 34 (1947) 180–226. 



Tropologische Hermeneutik  115 

„Gegen das Blendwerk aller Zukunftsträume ist auf jeden Fall nüchtern festzustellen: Die Zei-

ten der Zukunftsverkündigung liegen für uns Christen hinter uns. Wir halten heute die endgül-

tige Wirklichkeit in den Zeichen, und solange diese Weltzeit dauert, kann dieser Zustand nicht 

wesentlich überschritten werden. Im Maße, als wir dies verkennen, fallen wir aus der christli-

chen Hoffnung in die Mythologie zurück.“21 

In den folgenden zwei Abschnitten wird die theoretische Erörterung de Lubacs und die 

praktische Umsetzung Weils skizziert, wie beide durch eine tropologische Hermeneutik 

neu lernen versuchen, die Zeichen Gottes in der Welt zu lesen. 

2. Die Tradition der Tropologie  

Jenseits der unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen im Laufe der Geschichte des Chris-

tentums kommt der Heiligen Schrift in ihrer kanonischen Verfassung für Christ:innen eine 

besondere Autorität und ein normativer Charakter zu. Als von Gott inspiriertes Wort gilt 

die Bibel in den Vollzügen der christlichen Kirchen als maßgeblicher Interpretationsge-

genstand der göttlichen Offenbarung. Sie dient jedoch nicht nur als inhaltlicher Maßstab 

und Koordinatensystem weiterer Offenbarungsinhalte, sondern wird selbst als ein Interpre-

tationswerkzeug von Offenbarung gebraucht. Ein Beispiel dafür findet sich in der tropolo-

gischen Hermeneutik: Oft verkürzt als moralischer (moralisierender) Sinn des vierfachen 

Schriftsinns beschrieben, weisen die unterschiedlichen tropologischen Traditionen auf ein 

Offenbarungsverständnis hin, das im alltäglichen Vollzug des Lebens einen zentralen „Ort“ 

der göttlichen Offenbarung ausmacht und die Bibel als Interpretationswerkzeug dieser 

Selbstoffenbarung Gottes im konkreten ‚Jetzt‘ jedes Menschen anzuwenden versucht. 

Tropologie wird innerhalb der Geschichte der Bibelauslegung unter die vormodernen, 

nicht kritischen Exegesen gereiht, die oft mit dem Ausdruck sensus plenior verschlagwor-

tet wurden.22 Der lateinische Ausdruck sensus (Sinngehalt, Fühlen, Wahrnehmen und Ver-

stehen) deutet neben einen inhaltlichen Aspekt des Interpretationsgegenstandes auf eine 

sensorisch-somatische Interaktion zwischen Gegenstand und lesender Person hin, die sich 

im mittelalterlichen Verständnis insbesondere als eine verleiblichte Begegnung zwischen 

dem fleischlosen Körper des Textes und dem wahrnehmenden Körper der Lesenden ent-

faltet und damit einen lebendigen Text erschafft.23 Die Lebendigkeit des Textes bedingt 

zudem über die wörtliche Sinnebene hinausgehend eine unabgeschlossene Anzahl verbor-

gener Schriftsinne, die bestenfalls miteinander interagieren und somit laufend kreativ und 

im Sinnüberschuss bleiben. Das Motiv der dynamischen Verborgenheit verweist zudem 

 
21 Ders., Die Kirche, Einsiedeln 1968, 185. 
22 Vgl. John C. Cavadini, From Letter to Spirit. The Multiple Senses of Scripture, in: Paul M. Blowers; Peter W. 

Martens (Hg.), The Oxford Handbook of Early Christian Biblical Interpretation, Oxford 2021, 126–148, vor allem 

128. 
23 Vgl. Christian Kiening; Cornelia Herberichs (Hg.), Literarische Performativität. Lektüren vormoderner Texte. 

Medienwandel – Medienwechsel – Medienwissen 3, Zürich 2008; vgl. auch Paul Ricoeur; Eberhard Jüngel, 

Metapher. Zur Hermeneutik religiöser Sprache, München 1974; vgl. Paul Ricœur, Die lebendige Metapher, Mün-

chen 1986. 



 Thomas Sojer 116 

schon in seinem Spiel mit dem Geheimnisvollen auf einen impliziten Charakter der Offen-

barung, der den Techniken und Konzepten rund um den sensus plenior zu eigen ist.24 

De Lubac sieht neben Origines’ viertem Buch von De principiis in Johannes Cassian (ca. 

360–435) eine bedeutende und oft unterschätzte Grundlage für den sensus plenior.25 Cas-

sian unterscheidet zwei übergeordnete Zweige der Schriftsinne, nämlich die des buchstäb-

lichen und des spirituellen biblischen Erkennens und unterteilt letzteres in die drei Unter-

zweige des tropologischen/moralischen, allegorischen/typologischen und ana-

gogischen/eschatologischen Erkennens ein.26 Niki Kasumi Clements fasst Cassians Syste-

matik des sensus plenior bei Johannes Cassian folgendermaßen zusammen: 

„[Cassian] frames his four types of interpretation in relation to Paul’s words: ,Now, brothers, 

if I come to you speaking in tongues, what use will it be to you unless I speak to you by 

revelation or by knowledge or by prophecy or by instruction?‘ (Conf. 14.8.4). Cassian assumes 

the historical narrative, first, as ,a historical exposition in which there is no more hidden mean-

ing‘ (Conf. 14.8.6). Second, he correlates allegorical interpretation with revelation by which 

one can read passages from the Hebrew Bible as a ,prefiguration of the body and blood of 

Christ‘ (Conf. 14.8.5). Third, he correlates knowledge with the tropological, as ,a moral un-

derstanding‘ by which one engages ,practical discretion, in order to see whether it is useful and 

good‘ (Conf. 14.8.6.). It is important to note how Cassian stresses one’s need to ,judge for 

oneself‘ and with such critical discernment (discretion), we see how tropological concerns and 

critical reflection are bound. Fourth, he correlates prophecy with anagogy ,by which words are 

directed to the invisible and to what lies in the future‘.“27 

Es ist bemerkenswert, dass jenseits der Quadriga die Bezeichnungen, Beschreibungen, De-

finitionen und Funktionen der verschiedenen Schriftsinne in der Regel fließend ineinander 

übergehen und oft an bestimmte körperliche Praktiken und Kulturtechniken (z. B. liturgi-

sche Gesten und Rituale) gebunden sind.28 Dabei kommt dem Literalsinn, dem wörtlichen 

Sinn, keineswegs eine geringe Stellung in der bunten Polyphonie der sich verbindenden 

Schriftsinne zu. Im Gegenteil, der wörtliche Schriftsinn ist nicht nur die anfängliche 

Grundlage, die nicht einfach spirituell überschritten werden soll, sondern wird als bestän-

diger Referenzpunkt und Fundament angesehen, wenn nicht sogar das Ziel der hermeneu-

tischen Bewegung, in den die anderen sensus pleniores eine tiefere Einsicht geben sollen.  

Wie Henri de Lubac in Exégèse médiévale herausarbeitete, beförderte die umfangreiche 

Rezeption von Cassian in der mittelalterlichen Exegese-Landschaft die Idee eines struktu-

rierten Erkennens durch die Schichtungsleistung der Quadriga, des vierfachen Schrift-

 
24 Vgl. Brenda Machosky, Structures of Appearing. Allegory and the Work of Literature, New York 2013; vgl. 

Anna Tzetkova-Glaser, Origines. De principiis, in: Oda Wischmeyer (Hg.), Handbuch der Bibelhermeneutiken. 

Von Origines zur Gegenwart. Berlin 2016, 13–22, hier 15. 
25 Vgl. Henri de Lubac, Typologie, [wie Anm. 13], 320. 
26 Gerd Summa, Geistliche Unterscheidung bei Johannes Cassian, Würzburg 1992, 224–229; Steven D. Driver, 

John Cassian and the Reading of Egyptian Monastic Culture, New York 2002, 113–116. 
27 Niki Kasumi Clements, The Asceticism of Interpretation. John Cassian, Hermeneutical Askesis, and Religious 

Ethics, in: Bharat Ranganathan; Derek Alan Woodard-Lehmann (Hg.), Scripture, Tradition, and Reason in Chris-

tian Ethics. Normative Dimensions. Cham 2019, 67–88, hier 72. 
28 Vgl. Henri de Lubac, Typologie, [wie Anm. 13], 329. 



Tropologische Hermeneutik  117 

sinns. Beda Venerabilis prägte schließlich, was im Mittelalter als Distichon folgende Be-

zeichnungen zu Tage förderte: Littera gesta docet, quid credas Allegoria, Moralis quid 

agas, quo tendas Anagogia (der Buchstabe lehrt die Ereignisse; was du zu glauben hast, 

die Allegorie, die Moral, was du zu tun hast; wohin du streben sollst, die Anagogie).  

Die Quadriga wurde zur zentralen Referenzformel und erstarrte schließlich zum bloßen 

Schema, das des größeren Anliegens antiker Exegese und Praxis kaum gerecht wird. Die 

erstarrte vierfache Taxonomie ließ die weitaus größere und lebhaftere Vielfalt an Schrift-

sinnen, ihr kreatives Zusammenspiel sowie deren Auslegungspraktiken in Vergessenheit 

geraten. Gegen diese Entwicklung richtet sich das exegetische Projekt der lecture plurielle 

Henri de Lubacs.  

Ryan McDermott argumentiert in diesem Zusammenhang dafür, dass in der mittelalter-

lichen Exegese „Tropologie“ im Kontext der scholastischen Analogietheorie nicht einfach 

bedeuten konnte, moralische Modelle im Sinne eines „What would Jesus do?“ zu imitieren: 

„[A]s every imitative action, as Lateran IV insists, evinces an ever greater dissimilarity from 

the model for the action – not because imitation subverts the model, but because the model 

itself transcends any possible likeness it inspires […] Imitation does indeed produce alterity, 

but it also produces sameness – or, more accurately, correspondence. The challenge of inter-

pretation is not to determine whether ethical inventions reflect literal or figural modes of inter-

pretation, but how – since invention is never the same – to be sensitive to the diverse rendition 

models undergo as they are reinvented in unforeseeable copies […and] are not just models, but 

models of how to be copies.“29 

Mit der scholastischen Analogietheorie ließe sich auch besser verstehen, warum es Henri 

de Lubac ein Anliegen war, dass es keine gelingende tropologische Performativität ohne 

allegorischen Intellekt geben könne. Dazu schreibt de Lubac: 

„Es gibt demnach keine rechtverstandene, geschweige denn wirksame Tropologie außer durch 

Vermittlung der Allegorie; in der Sprache von heute: keine echte Spiritualität außer als darge-

lebtes Dogma, wie entsprechend kein Geheimnis geglaubt werden muß, das nicht seine Über-

setzung, seinen Widerhall, ja seine Vollendung im Leben der Seele findet. Vom Leben, Sterben 

und Auferstehen des Herrn gilt: ‚Das alles ist geschehen, damit das christliche Leben ihm 

gleichgestaltet werde‘ (omnia haec gesta sunt, ut ei christiana vita configuretur). So verstan-

den wäre die Tropologie der ‚geistige Sinn‘ par excellence.“30 

Vor diesem Hintergrund möchte ich mit Blick auf die weitere Debatte um die tropologische 

Hermeneutik in Frankreich anmerken, dass Emmanuel Falque meiner Meinung nach Paul 

Ricœur missverstanden hat, wenn Falque behauptet, dass dieser den tropologischen Sinn 

gegenüber dem allegorischen Sinn bevorzugen würde, während Falque selbst darauf ab-

zielt, dies umzukehren und den allegorischen gegenüber dem tropologischen Sinn zu beto-

nen. Folgt man der Argumentation von Falque wohlwollend, könnte man sagen, dass 

Ricœur den allegorischen Sinn nicht so ausreichend akzentuiert, wie es Henri de Lubac 

 
29 Ryan McDermott, Beatus qui verba vertit in opera. Langland’s Ethical Inventions and the Tropological Sense, 

in: Yearbook of Langland Studies 24 (2010) 169–204, hier 186. 
30 Henri de Lubac, Typologie [wie Anm. 13], 330. 



 Thomas Sojer 118 

betont hat. Jedoch den einen Sinn gegen einen anderen auszuspielen, wie es Falque unter-

nimmt, geht meines Erachtens völlig am Grundverständnis des sensus plenior vorbei – was 

Ricœur gerade nicht tut. Ein Grund für die Fehlinterpretation der Tropologie sehe ich in 

Falques Verständnis von Tropologie als Selbstaneignung, die den Text ausschließlich an 

mich als Lesenden adressiert. Falques alternative Lösung der Allegorie – als gelebte Ver-

schiebung oder Desorientierung meines Ichs angesichts meiner eigenen Alterität, die eine 

paradoxe Interkorporalität in der Abkehr vom Text als Vermittlung ermöglicht – unter-

streicht in meinen Augen die Bedeutung der Tropologie als Vollzug der allegorischen Er-

kenntnis, wie dies Henri de Lubac ausführlich beschreibt.31 

Im nächsten Abschnitt werden die theoretischen Perspektiven auf die Tropologie um die 

gelebte Praxis Simone Weils ergänzt. 

3. Notizen zur Praxis einer tropologischen Hermeneutik                   

bei Simone Weil 

Simone Weil verfasste keine theoretischen Überlegungen, welche Prinzipien und Vorstel-

lungen ihre Praxis leiteten. Gleichzeitig durchzieht eine tropologische Hermeneutik ihre 

Schriften und Notizen und kann implizit in den unterschiedlichen Kontexten festgemacht 

werden. So stellt Wolfgang W. Müller fest, dass Weil bei ihrer „Bibellektüre mit der Theorie 

des vierfachen Schriftsinns“32 arbeitet, jedoch nicht im Sinne einer Eisegesis (Hineinlegen 

eigener Gedanken in fremde Texte). Müller betont die stringent historisch-philologische 

Betrachtung Weils,33 die immer das Novum Testamentum Graece nach Nestle (Ausgabe 

1928) bei sich trug. Während Müller Simone Weil in die klassische Praxis des vierfachen 

Schriftsinns nach Beda Venerabilis einschreibt, betont Ruth Ewertowski die moralische 

Bedeutung von Metaphorizität in Weils Denken und Handeln als tatsächlich vollzogener 

Standortwechsel, um in der Unmöglichkeit einer moralischen Widerspruchslosigkeit, mit 

anderen Worten, in der Unmöglichkeit, in den Konflikten des Zweiten Weltkriegs selbst 

unschuldig bleiben zu können, nicht irre zu werden.34 Es geht um die dringende Suche nach 

einem Umgang mit der moralischen Sackgasse einer unaufhörlichen Gewaltspirale.  

Ein gutes Beispiel für Weils implizite Theorie einer tropologischen Hermeneutik bietet 

ihr Text Condition première d’un travail non servile (Grundbedingungen einer nicht-ser-

vilen Arbeit), in dem sie eine massive Antriebskraft des Faschismus in einer entwurzelten 

und desorientierten Arbeiter:innenschaft ausmacht und das Antidot in einer biblischen Le-

sepraxis entdeckt. Mit einem längeren Abschnitt soll an dieser Stelle Simone Weil selbst 

dazu ausführlich zu Wort kommen: 

 
31 Vgl. Emmanuel Falque, Crossing the Rubicon. The Borderlands of Philosophy and Theology, New York 2016, 

36–38. 
32 Wolfgang W. Müller, Simone Weil. Theologische Splitter, Zürich 2009, 60. 
33 Vgl. Müller, Splitter, [wie in Anm. 30], 62. 
34 Vgl. Ruth Ewertowski, Das Außermoralische. Friedrich Nietzsche, Simone Weil, Heinrich von Kleist, Franz 

Kafka, Heidelberg 1994, 212–213. 



Tropologische Hermeneutik  119 

„Das Universum, in dem die Arbeiter leben, verweigert sich der Sinnhaftigkeit. Es ist unmög-

lich das Ziele hierhin durchdringen, außer höchstens für sehr kurze Zeiträume, die an beson-

dere Umstände geknüpft sind. […] Die Menschen gehen in die Kirchen, eigens um zu beten; 

und trotzdem weiß man, dass sie es selbst nicht könnten, wenn man ihnen nicht Vermittler zur 

Seite stellen würde, die ihre Hinwendung zu Gott unterstützten. Die Architektur der Kirche 

selbst, die Bilder, von denen sie voll ist, die Worte der Liturgie und des Gebets, die rituellen 

Handlungen des Priesters sind ihre Vermittler. Indem sie darauf ihre Aufmerksamkeit richten, 

wenden sie sich an Gott. Wieviel grösser noch ist die Notwendigkeit solcher Vermittler am 

Arbeitsplatz, wo man doch nur hingeht um seinen Lebensunterhalt zu verdienen! Hier hält alles 

das Denken an Irdischem fest. Nun kann man dort nicht einfach religiöse Bilder aufhängen 

und denen, die dort arbeiten, empfehlen, sie anzusehen. Ebenso wenig kann man ihnen vor-

schlagen beim Arbeiten Gebete zu sprechen. Die einzigen sinnlichen Gegenstände, auf die sie 

ihre Aufmerksamkeit richten können, sind die Materialien, die Werkzeuge, ihre Handgriffe. 

Wenn diese sich nicht selbst in Spiegel des Lichtes verwandeln lassen, ist es unmöglich, wäh-

rend der Arbeit seine Aufmerksamkeit auf die Quelle allen Lichts zu richten. Nichts ist not-

wendiger und dringlicher als genau diese Transformation. Sie wird möglich wenn sich in dem 

Material, wie es den Menschen auf der Arbeit zur Verfügung steht, eine spiegelnde Eigenschaft 

findet. Denn es geht nicht darum, Fiktionen zu fabrizieren oder willkürliche Symbole. Fiktion, 

Imagination, Träumerei sind nirgendwo weniger angebracht als dort, wo es um die Wahrheit 

geht. Doch zu unserem Glück besitzt die Materie eine spiegelnde Eigenschaft. Sie ist ein Spie-

gel, der sich durch unseren Atem trübt. Es genügt den Spiegel abzuwischen und die Symbole 

zu lesen, die aus der Ewigkeit in die Materie geschrieben sind. Das Evangelium enthält einige 

davon. […] Es wäre einfach, zahlreiche weitere Symbole zu entdecken, die von der Ewigkeit 

her in die Natur der Dinge eingeschrieben sind und die nicht nur Arbeit im Allgemeinen, son-

dern jede Aufgabe in ihrer Einzigartigkeit umzuwandeln vermögen. Christus ist die eherne 

Schlange, die man nur anschauen muss, um dem Tod zu entgehen. Aber man muss in der Lage 

sein, ihn auf eine vollkommen ungebrochene Art zu betrachten. Dazu müssen die Dinge, die 

man aufgrund der Bedürfnisse und Verpflichtungen des Lebens zwangsläufig vor Augen hat, 

dasjenige widerspiegeln, das sie uns abhalten, direkt zu betrachten. Es wäre recht erstaunlich 

wenn eine durch Menschenhand erbaute Kirche voller Symbole wäre, das Universum selbst 

aber nicht unendlich voll davon. Es ist unendlich voll davon. Man muss sie nur lesen.“35 

Simone Weil ergänzt die Praxis, biblisch inspiriert die Welt neu zu lesen, in ihren Denkta-

gebüchern um die Feststellung, dass es sich bei dieser Methode nicht um eine Form der 

Interpretation, sondern um Anschauung handelt. Ziel ist es, die Dinge so lange anzu-

schauen bis aus ihnen das Licht selbst hervortritt. Sie nennt es eine „Methode, den Verstand 

zu schulen, die im Schauen besteht“36. Die besondere Form des Sehens beinhaltet für Weil 

eine Unterscheidung des Wirklichen von der Täuschung. Sie nennt dazu folgendes Bei-

spiel: Um sich über die Wirklichkeit eines Gegenstandes zu versichern, kann man seine 

Stelle im Raum verändern und diesen aus einer anderen Perspektive betrachten. Hält man 

während der Bewegung den Blick fortwährend auf dem Gegenstand gerichtet, kann eine 

Täuschung in der Regel ausgeschlossen werden. Mit diesem Beispiel veranschaulicht Weil 

 
35 Simone Weil, Vor der Schwierigkeit den Kopf zum Himmel zu heben, Frankfurt a. M. 2023, 92, 96–97, 99. 
36 Dies., Cahiers. Aufzeichnungen, Band 2, München 2017, 286. 



 Thomas Sojer 120 

die Verbindung zwischen einer existenziell-performativen Standortänderung und der inne-

ren Haltung der Aufmerksamkeit.37 In ihrem letzten großen unvollendeten Werk, Verwur-

zelung, beschreibt sie zwei Frauen. Eine inhaftiert, die andere zu Hause und schwanger. 

Die erste näht, weil sie gezwungen wird, die zweite für ihr Kind. Weil schreibt: 

„Das ganze soziale Problem besteht darin, alle Arbeitenden aus der einen in die andere dieser 

zwei Situationen zu versetzen. Es müssten also diese Welt und die andere in ihrer doppelten 

Schönheit während der Arbeit selbst gegenwärtig und mit ihr verbunden sein, wie das Kind im 

Mutterleib mit dem Nähen des Wäschestücks. Diese Verbindung lässt sich schaffen: durch 

eine Darstellung der Gedanken, die diese mit den Handgriffen sowie den besonderen Vorgän-

gen jeder einzelnen Arbeit verknüpft, aber auch durch eine Umwandlung, die so tief geht, dass 

sie bis zur Substanz des Wesens vordringen und außerdem durch eine Gewohnheit, die dem 

Gedächtnis eingeprägt ist und die diese Gedanken an die Bewegungen bei der Arbeit bindet.“38  

Eine Möglichkeit, diese Methode einzuüben sieht Simone Weil im Schulunterricht. Zwar 

lehnt sie den konfessionellen Religionsunterricht ab, beschreibt aber einen Unterricht, in 

dem die Kinder „Stellen aus der Heiligen Schrift lesen und vor allem das ganze Evangelium 

und alles im Geist des Textes kommentieren, wie es immer geschehen sollte“39. Auch für 

die Land- und Fabriksarbeiter:innen entwickelt sie tropologische Techniken, wie diese in 

ihrer alltäglichen Arbeit mit biblischen Ressourcen ihre Wirklichkeit und die Sinnhaf-

tigkeit ihres Lebens durchdringen können, jedoch ohne den eigentlichen Text zu studieren. 

Ihre Lektüre geschieht allein durch ihre Körperbewegungen und Arbeitsabläufe, weil sie 

die biblischen Bilder und Erzählungen durch eine hervorragende Pädagogik der Aufmerk-

samkeit einverleiben konnten.40 

In ähnlicher Weise wie Henri de Lubac ist Simone Weil überzeugt, dass die Heilige 

Schrift die Sicht auf den Alltag, konkrete Lebenssituationen und Bereiche, die vordergrün-

dig wenig mit dem christlichen Glauben gemein haben, auf eine positive Weise verändern 

kann. 

Im abschließenden Teil wird ein Vorschlag gemacht, wie das darin implizit zum Tragen 

kommende Offenbarungsverständnis verstanden werden kann. 

4. Entwurfsskizze für ein semiotisches Offenbarungsverständnis 

Rolf Kühn, der Simone Weil als Lebensphänomenologin nach der Façon von Michel Henry 

(1922–2002) zu lesen versucht, verdichtet ein Offenbarungsverständnis am Grund ihres 

Denkens wie folgt: 

„Schließt nämlich unsere Sinnlichkeit nach den fundamentalen Einsichten Simone Weils eine 

wirklich göttliche Offenbarung ein, dann umfasst gerade unsere rein passive Affektivität als 

 
37 Ebd. 
38 Dies., Die Verwurzelung, Zürich 2011, 90. 
39 Dies., Verwurzelung, [wie in Anm. 36], 87. 
40 Vgl. Dies., Zeugnis für das Gute. Spiritualität einer Philosophin, Zürich 1998, 52–62. 



Tropologische Hermeneutik  121 

phänomenologische Materialität jenen genannten Gehorsam, mit dem der Sohn Gottes in sei-

nem Tod selbst Materie wurde […] In dieser rein passiblen Sinnlichkeit als dekreativer Ent-

leerung jeglicher Objekt- und Wertgestalt bedeutet dann Christus den Zugang zum absoluten 

Leben, der keines Blickes oder keiner Intention mehr bedarf, weil die phänomenologische Ma-

terialität dieser rein individuierten Sinnlichkeit qua christologischer Ipseisierung bereits das 

Leben schlechthin ist, mit anderen Worten, Leben mit all seinen weiteren sich entfaltenden 

(Könnens-)Möglichkeiten […] damit würde Simone Weil auf ihre Weise durch den Dekreati-

onsgedanken jenes entscheidende phänomenologische Prinzip bezeugen, welches nach Jean-

Luc Marion heute besagt, dass die Gebung umso grösser ist, je radikaler die Reduktion ausfällt 

um auf diese Weise der Phänomenologie ihre reichsten Möglichkeiten zu eröffnen.“41 

Kühn figuriert hier ein Offenbarungsdenken, das die Erschließung und Enthüllung des Ver-

borgenen gerade in Verlusterfahrung und Entbehrung erwartet.42 Dieser von Weils Schreib-

stil mitgeprägten Weltuntergangsstimmung aus Leere und Entäußerung kann nun auch et-

was Positives abgewonnen werden, wenn nämlich Offenbarung nicht mehr mit einem 

Offenbarungsinhalt gleichgesetzt wird, sondern als ein allein in Zeichen vermitteltes Be-

gegnungsgeschehen und in Form eines In-Beziehung-setzens durch Zeichen gedacht wird, 

das im performativen Vollzug einer verlebendigenden Tropologie sich laufend neu aktua-

lisiert und transformiert. Offenbarung ist dann ein kreativer und innovativer Zeichenpro-

zess, insofern sie gerade nicht etwas neu erschafft, sondern das Ungesehene, Übersehene, 

und bisher Unsichtbare in der Welt und in den Menschen neu zu sehen gibt. 

Was Rolf Kühn in komplexer Weise für die Neuverfassung einer radikalen Lebensphä-

nomenologie entlang von Simone Weils Schreiben herauskristallisiert, bietet in einer etwas 

einfacheren Spielart hilfreiche Aspekte, um über ein mögliches semiotisches Offenba-

rungsverständnis nachzudenken, das im Anschluss an Überlegungen Henri de Lubacs und 

Praktiken Simone Weils als tropologische Hermeneutik zum Tragen kommt. 

Göttliche Offenbarung ist, solange diese Weltzeit dauert, leer, weil sie nicht die Form 

von ewigen, universal wahren Inhalten innerhalb der Vergänglichkeit und Kontingenz des 

alltäglichen Lebens annimmt, sondern aufgrund der Mehrdeutigkeit von Zeichen die Form 

von polyphonen Zeichenprozessen, die in der Überfülle der endlosen Zeichenkomplexe 

und im kreativen Konstellieren der auslegenden Subjekte, Lesende und Gelesenes gleich-

ermaßen laufend transformieren und neue Verhältnisse schaffen. Offenbarung kann in die-

sem ständigen Aushandlungsprozess nicht mehr schlicht als die (eindeutige) Enthüllung 

von etwas oder jemanden gedacht werden, sondern vielmehr rückt das Geschehen des Of-

fenbarwerdens selbst in den Fokus als eine Spurenlese, die aus ständiger Neuorientierung 

und Bewegung besteht, hin auf die endgültige Wirklichkeit in den Zeichen. Die Zeichen-

welt bildet die Grenze und kann nicht wesentlich überschritten werden. Eine tropologische 

Hermeneutik, die als Auslegungsgegenstand nicht mehr einen offenbarten Inhalt wählt, 

sondern Offenbarungsgeschehen als laufende Neujustierung im Licht biblischer Ressour-

cen versteht, antwortet damit auf eine Zeit, in der es keine offensichtlichen Auswege oder 

klaren Handlungsoptionen mehr gibt. 

 
41 Rolf Kühn, Leere und Aufmerksamkeit. Studien zum Offenbarungsdenken Simone Weils, Dresden 2019, 149–

150. 
42 Vgl. Patrick Ebert, Offenbarung und Entzug. Eine theologische Untersuchung zur Transzendenz aus phäno-

menologischer Perspektive (Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie 81), Tübingen 2020, 317–319. 



 Thomas Sojer 122 

So kann auf die Frage nach dem eigenständigen Offenbarungsverständnis hinter einer 

tropologisch gestalteten Lebensform zugleich kryptisch und wegweisend mit Roland 

Barthes’ Umschreibung dessen geantwortet werden, was ein Zeigen eigentlich ausmacht: 

„Das Zeichen ist ein Riss, der sich stets nur auf dem Gesicht eines anderen Zeichens öffnet.“43 

During the horrors of the Second World War, Henri de Lubac and Simone Weil both 

discovered the potential of tropological self-techniques and applied biblical resources 

to shed light on the crises and catastrophes of their time to develop possible ways out. 

There is an original understanding of revelation at the heart of tropological hermeneu-

tics. According to this understanding, the object of interpretation regarding divine reve-

lation is the lived now and it applies Scripture as its interpretative tool. The paper out-

lines the individual perspectives of Henri de Lubac and Simone Weil by suggesting a 

concept how this understanding of revelation can be described within the historical 

horizon of the Second World War. 

 
43 Roland Barthes, Das Reich der Zeichen, Frankfurt a. M. 1974, 76. 


