
MThZ 76 (2025) 5–19 

Konfessionell-kooperativer            
Religionsunterricht    

Typologische Systematisierung, religionsdidaktische Potenziale              
und Desiderate sowie Entwicklungsperspektiven 

von Jan Woppowa und Henrik Simojoki 

Der konfessionell-kooperative Religionsunterricht hat sich als Organisationsmodell 
über Jahrzehnte hinweg immer wieder verändert. Der Beitrag entfaltet Ausdifferenzie-
rungen ebenso wie Limitationen und ökumenische Weiterentwicklungen. Darüber 
hinaus betont er die Profilierung konfessioneller Kooperation als didaktisches Modell, 
sodass entsprechende Diskurslinien durch Perspektiven der Unterrichtsforschung kri-
tisch reinterpretiert werden können. Aus ökumenischer Sicht werden Desiderate mar-
kiert, die auch im Blick auf die Zukunftsfähigkeit des Religionsunterrichts insgesamt 
zu bearbeiten sind. 

1. Zur Notwendigkeit einer Bestandsaufnahme                                             
in einer veränderten Konstellation 

Der konfessionell-kooperative Religionsunterricht bildet seit mehr als 30 Jahren einen be-
stimmenden Strang bei der Weiterentwicklung des Religionsunterrichts in Deutschland.1 
Bislang steht die Geschichte dieses Typus im Zeichen einer mehr oder weniger kontinuier-
lichen Expansion, was auch damit zu tun hatte, dass er so etwas wie eine mittlere Position 
darstellte zwischen der Beibehaltung des traditionellen, nach Konfessionen getrennten Re-
ligionsunterrichts und weiterreichenden Reformansätzen, die, wie besonders der ‚Ham-
burger Religionsunterricht‘, die fortschreitende religiöse Pluralisierung umfassender kon-
zeptionell zu integrieren versuchen.2 Diese Situation hat sich in den letzten Jahren durch 
zwei Entwicklungen verändert: Auf der einen Seite haben sich die ineinandergreifenden 
Dynamiken religiös-weltanschaulicher Pluralisierung und der Säkularisierung so weit be-
schleunigt, dass in vielen Kontexten die Zweifel wachsen, ob der konfessionell-kooperative 
Religionsunterricht wirklich die passende Antwort auf die mit diesen Entwicklungen ver-
bundenen Herausforderungen ist. Zum anderen hat es mit der im Dezember 2024 vertrag-
lich beschlossenen Einführung des Christlichen Religionsunterrichts (CRU) in Nieder-
sachsen so etwas wie einen Entwicklungssprung innerhalb der konfessionell-kooperativen 

 
1 Vgl. dazu folgendes Special Issue: Drei Jahrzehnte konfessionelle Kooperation im Religionsunterricht: Bilanz 
und Ausblick, in: Religionspädagogische Beiträge 45/2 (2022), https://doi.org/10.20377/rpb-2022-45-2.  
2 Vgl. Henrik Simojoki; Peter Schreiner, Religionsunterricht in der Schule. Gestaltungsformen in der religiös he-
terogenen Gesellschaft, in: Praktische Theologie 53 (2018) 90–98.  



 JanWoppowa & Henrik Simojoki 6 

Modellfamilie gegeben. Denn der CRU steht zwar in erklärter Kontinuität zum konfessio-
nell-kooperativen Religionsunterricht, setzt sich aber zugleich von ihm ab, indem die ge-
teilte Verantwortung der (evangelischen und katholischen) Kirchen für den Religionsun-
terricht nun in einem gemeinsam getragenen und damit neu konstituierten Fachangebot 
wahrgenommen wird.3 Vor diesem Hintergrund unternimmt der vorliegende Beitrag – 
knapp fünf Jahre nach einem ersten Versuch einer Bilanzierung4 – im Sinne eines Updates 
eine Bestandsaufnahme des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts in Deutsch-
land. Er geht in vier Schritten vor: Zunächst werden neuere Entwicklungen im Feld des 
konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts skizziert, einschließlich der Grenzen und 
Hemmnisse, die sich bei seiner Implementierung verstärkt bemerkbar machen (2). Danach 
werden aktuelle Diskurslinien einer Didaktik der konfessionellen Kooperation nachge-
zeichnet, mit der praxeologisch grundierten und ansatzweise konkretisierten Pointe, dass 
dafür forschungsgestützte Einblicke in die Praxis konfessionell-kooperativen Unterrichts 
nötig sind (3). Um den hier wirksamen Gefahren einer subjektfernen Konfessionalisierung 
oder Differenzverfestigung zu begegnen, wird die in der jüngsten Diskursphase angebahnte 
ökumenische Profilierung des konfessionell-kooperativen Religionsunterricht zum Anlass 
genommen, vordringliche Desiderate und Entwicklungsaufgaben zu markieren (4). Da 
diese in unterschiedlicher Weise den CRU tangieren, mündet die Argumentationsführung 
mit einem Ausblick in eine in mehrerlei Hinsicht offene Zukunft (5).  

2. Entwicklungen im Feld des                                                                         
konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts  

Mit dem Terminus „konfessionell-kooperativer Religionsunterricht“ wird eine Organisa-
tionsform des bekenntnisorientierten Religionsunterrichts benannt, die sich seit mittler-
weile über 25 Jahren nicht nur etabliert, sondern auch stetig hin zu einem didaktischen 
Modell weiterentwickelt hat. Einen entscheidenden Schub haben sowohl der fachwissen-
schaftliche als auch administrative Diskurs um konfessionelle Kooperation durch die letzte 
Erklärung der Deutschen Bischöfe (DBK) bekommen, die ihrerseits durch die Evangelische 
Kirche in Deutschland (EKD) konstruktiv aufgenommen und weitergeführt worden ist.5 
Diese Texte leiteten eine neue Entwicklungsphase ein, sind doch seitdem an die Stelle 
früherer Plausibilisierungsfragen immer mehr schulrechtliche Regelungen auf Länder-
ebene, Fragen der Implementierung und schließlich didaktische Ansätze der Gestaltung 
des Unterrichts in den Vordergrund gerückt. Nach wie vor ist es allerdings nicht leicht, den 

 
3 Vgl. Hans Michael Heinig; Ansgar Hense; Konstantin Lindner; Henrik Simojoki (Hg.), Christlicher Religionsun-
terricht (CRU). Rechtswissenschaftliche und theologisch-religionspädagogische Perspektiven auf ein Reformmo-
dell in Niedersachsen (Praktische Theologie in Geschichte und Gegenwart 44), Tübingen 2024, 211–224. 
4 Henrik Simojoki; Jan Woppowa, Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht. Zwischenbilanz und Zukunfts-
perspektiven, in: Evangelische Theologie 80 (2020) 16–28, hier 17. 
5 Vgl. Sekretariat der DBK (Hg.), Die Zukunft des konfessionellen Religionsunterrichts. Empfehlungen für die 
Kooperation des katholischen mit dem evangelischen Religionsunterricht (Die deutschen Bischöfe 103), Bonn 
2016 sowie Kirchenamt der EKD, Konfessionell-kooperativ erteilter Religionsunterricht. Grundlagen, Standards 
und Zielsetzungen, Hannover 2018. 



Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht  7 

Status quo des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts zu bestimmen. Denn ab-
hängig von der jeweiligen Perspektive des bzw. der Betrachtenden lassen sich verschiedene 
Dynamiken identifizieren.  

2.1 Expansion und typologische Ausdifferenzierung 

Seit 2016 lässt sich insofern eine regionale Expansion des Modells auf der Organisations-
ebene erkennen, als nun über die Vorreiterrolle der Bundesländer Niedersachsen (seit 
1998) und Baden-Württemberg (seit 2005) hinaus weitere Länder bzw. (Erz-)Diözesen und 
Landeskirchen Kooperationsvereinbarungen unterzeichnet haben.6 Die größte Aufmerk-
samkeit haben wohl die Entwicklungen in Nordrhein-Westfalen bekommen, wo im Jahr 
2017 gemeinsame Regelungen zum konfessionell-kooperativen Religionsunterricht erst-
mals verabschiedet und im Jahr 2022 flächendeckend ausgeweitet worden sind. Ebenfalls 
jüngeren Datums ist die Kooperationsvereinbarung zwischen dem Erzbistum Berlin und 
der Evangelischen Kirche Berlin-Brandenburg-schlesische Oberlausitz aus dem Jahr 2017, 
in der sich die beteiligten Kirchen auf eine engere Kooperation auf dem Feld des als frei-
williges Wahlfach eingerichteten Religionsunterrichts festgelegt haben.7  

Blickt man auf Formen und Strukturen des Modells konfessioneller Kooperation ist seit 
Jahren eine deutliche Ausdifferenzierung zu beobachten. Denn bis heute gilt: Den konfes-
sionell-kooperativen Religionsunterricht gibt es nur in einem weit gefassten Sinne als ein 
organisatorisches Grundprinzip eines konfessionellen Religionsunterrichts, der, in welcher 
Form auch immer, von der evangelischen und der katholischen Kirche gemeinsam verant-
wortet wird.8 Bei genauerer Betrachtung verbergen sich hinter dem terminus technicus 
konfessionell-kooperativer Religionsunterricht zwei Lesarten, denen wiederum jeweils 
zwei Typen zugeordnet werden können:9  

(1) Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht im engeren Sinne zielt auf die Präsenz 
von Lehrkräften beider Konfessionen sowie auf deren personelle Kooperation im Unter-
richten konfessionell gemischter Lerngruppen durch gemeinsames Teamteaching. Darin 
zeigt sich ein wesentliches Grundverständnis konfessioneller Kooperation aus der An-
fangsphase, deutlich artikuliert in der gemeinsamen Stellungnahme von DBK und EKD 
aus dem Jahr 1998 und ergänzt durch eine rahmende Palette konkreter Kooperationsopti-
onen. Während die Zusammenarbeit auf der Ebene von Fachorganisation und religiösem 
Schulleben selbstverständlich bzw. angesichts fortschreitender Marginalisierungstenden-
zen unausweichlich ist und bleibt, stellt der Typus des Teamteaching angesichts fehlender 

 
6 Für eine systematische Übersicht über die Regelungen in den einzelnen Bundesländern vgl. bspw. Bernd 
Schröder; Jan Woppowa, Einleitung, in: dies. (Hg.), Theologie für den konfessionell-kooperativen Religionsunter-
richt. Ein Handbuch, Tübingen 2021, 1–61; Clauß Peter Sajak, Formate der Kooperation in Schleswig-Holstein, 
Niedersachsen, Baden-Württemberg, Nordrhein-Westfalen und Hessen. Eine komparative Analyse, in: Religi-
onspädagogische Beiträge 45 (2022) 19–31; Clauß Peter Sajak; Henrik Simojoki, Art. Konfessionell-kooperativer 
Religionsunterricht, in: Wissenschaftlich-Religionspädagogisches Lexikon 2023, https://doi.org/10.23768/wire 
lex.Konfessionellkooperativer_Religionsunterricht.100235. 
7 Vgl. zum Berliner Modell Simojoki; Woppowa, Religionsunterricht (wie Anm. 4), 19. 
8 Ebd., 18. 
9 Vgl. dazu auch Jan Woppowa, Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht, in: Ulrich Kropač; Ulrich Riegel 
(Hg.), Handbuch Religionsdidaktik, Stuttgart 2021, 198–204, hier 199. 



 JanWoppowa & Henrik Simojoki 8 

Ressourcen durch regional bedingte konfessionelle Ungleichgewichte und dem daraus re-
sultierenden Fehlen einer anderskonfessionellen Lehrkraft auch auf Zukunft hin gesehen 
wohl eher die Ausnahme dar.  

(2) Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht im engeren Sinne kann auch bedeu-
ten, dass in fest verankerten Zeiträumen in den Lerngruppen ein Lehrkräftewechsel statt-
findet, ein in vielen zwischenkirchlichen Vereinbarungen grundlegendes Strukturelement 
(bspw. in Baden-Württemberg und Nordrhein-Westfalen). Aber auch dieser Typus kon-
fessioneller Kooperation ist und bleibt voraussetzungsreich, denn es ist notwendig voraus-
zusetzen, dass in der betreffenden Schule Religionslehrkräfte beider Konfessionen tätig 
sind. In der Evaluationsstudie für NRW konnte dieses harte Kriterium für die Einrichtung 
konfessioneller Kooperation von der Mehrheit der beteiligten Schulen und Lehrkräfte zwar 
positiv bestätigt werden, allerdings lassen die empirischen Daten auch vermuten, dass hier 
eine eher weiche Lesart und gedehnte Interpretation dieser engen Voraussetzung vorliegt.10  

(3) Als konfessionell-kooperativen Religionsunterricht im weiteren Sinne lassen sich sol-
che Formen bezeichnen, in denen ohne personelle Kooperationen eine konfessionell ge-
mischte Lerngruppe über einen längeren Zeitraum von einer konfessionell gebundenen 
Lehrkraft unterrichtet wird. Hierbei handelt es sich um den Typus einer „erweiterten Ko-
operation mit […] gemischt-konfessionellen Lerngruppen über einen längeren Zeit-
raum“11 bzw. um das sog. Delegationsmodell. Der in einer Mehrheitskonfession erteilte Re-
ligionsunterricht, an dem Schülerinnen und Schüler einer Minderheitskonfession 
teilnehmen, wird auf administrativer wie schulorganisatorischer Ebene kooperativ abge-
stimmt und verantwortet, aber nur von einer Lehrkraft erteilt. Seine größte Relevanz ent-
faltet dieser Typus insbesondere in sog. Diasporagebieten, die von einer ausgeprägten kon-
fessionellen Majorität-Minorität-Situation gekennzeichnet sind (z. B. in Hessen, jüngst 
auch in Bayern). Angesichts religionsdemographischer und religionssoziologischer Rah-
menbedingungen ist zu erwarten, dass die Voraussetzungen für die ersten beiden Typen 
zunehmend erodieren werden, so dass dieser dritte Typus an Bedeutung gewinnen wird. 

(4) Mit Einschränkung lassen sich schließlich auch solche Formen des Religionsunter-
richts als konfessionelle Kooperation im weiteren Sinne bezeichnen, in denen sich eine mo-
nokonfessionelle Verantwortung für andere Konfessionen hin öffnet und ihnen ein Mitge-
staltungsrecht einräumt. Dabei wird es zumeist darum gehen, den konfessionellen 
Religionsunterricht überhaupt im öffentlichen Schulsystem aufrechtzuerhalten und unter 
prekären Bedingungen zu stärken. Als Beispiel können die in Berlin eingerichteten ‚Lot-
Schulen‘ gelten, an denen Religionsunterricht in der Verantwortung einer Konfession er-
teilt wird, die Inhalte allerdings konfessionsübergreifend entfaltet werden.12 Ähnlich gela-

 
10 Vgl. dazu Ulrich Riegel; Mirjam Zimmermann, Evaluation des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts 
in Nordrhein-Westfalen, Stuttgart 2022, 151, sowie zum dahinter liegenden Erhebungsinstrument ebd., 304 bzw. 
321. 
11 Sekretariat der DBK, Zukunft (wie Anm. 5), 31. 
12 Vgl. Erzbistum Berlin; Evangelische Kirche Berlin-Brandenburg-schlesische Oberlausitz (EKBO), Vereinbarung 
zwischen dem Erzbistum Berlin und der Evangelischen Kirche Berlin-Brandenburg-schlesische Oberlausitz 
(06.10.2017), abrufbar unter: http://www.konfessionelle-kooperation.info/bundeslaender/berlin/ [29.11.2024]. 



Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht  9 

gerte Überlegungen über die inhaltliche Beteiligung der katholischen Minderheitenkonfes-
sion am etablierten Religionsunterricht der evangelischen Mehrheitskonfession gibt es bei-
spielsweise in Mecklenburg-Vorpommern. 

Resümierend lässt sich sagen, dass konfessionell-kooperativer Religionsunterricht nach 
der engeren Lesart auch sichtbar in konfessioneller Kooperation erteilt wird, während nach 
der weiteren Lesart ein Religionsunterricht in konfessionell heterogenen Lerngruppen aus 
konfessioneller Kooperation, „nämlich aus den gemeinsam interkonfessionell gewonnenen 
Überzeugungen und didaktischen Zielvorstellungen der inneren Unterrichtsgestaltung 
heraus“13 erfolgt.  

2.2 Entfaltungsgrenzen, Implementierungsbarrieren, Kohärenzeinbußen 

Stand die Entwicklung des konfessionell-kooperativen Religionsunterricht bis zur Corona-
Krise im Zeichen der Expansion, lassen sich aktuell auch Anzeichen einer Stagnation fest-
machen. Dies trifft besonders auf die östlichen Bundesländer zu.14 Hier kommen gleich 
zwei Aspekte zusammen, welche die organisatorische und didaktische Durchschlagskraft 
konfessionell-kooperativer Varianten der Fachorganisation deutlich beeinträchtigen. Zum 
einen rückt unter den Bedingungen mehrheitskultureller Säkularität die religionsherme-
neutische Aufgabe in den Fokus, religiöse Wirklichkeitszugänge auch für konfessionslose 
Schüler:innen zu erschließen. Zum anderen zeigen Erfahrungen eines letztlich gescheiter-
ten Modellversuchs in Sachsen-Anhalt, „dass ein konfessionell-kooperativer Religionsun-
terricht zweier ungleich großer Partner äußerst schwierig ist“15. Es gibt also offensichtlich 
kontextuell bedingte Problemlagen, für die konfessionell-kooperative Unterrichtsformate 
nur wenig Abhilfe schaffen können. Da die Zahl konfessionsloser Schüler:innen auch über 
Ostdeutschland hinaus kontinuierlich zunimmt, ist davon auszugehen, dass diese Entfal-
tungsgrenzen des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts sich mittel- und lang-
fristig auch in anderen Bundesländern vermehrt bemerkbar machen werden. 

Ähnliches gilt für urbane Kontexte mit einer hohen religiös-weltanschaulichen Vielfalt. 
In Großstädten wie Berlin, Hamburg, Frankfurt oder München sind die in Deutschland 
traditionell großen Kirchen nur Teil einer in religiöser wie konfessioneller Hinsicht vielfäl-
tigen Religionslandschaft. Während der Anteil evangelischer und katholischer Schüler:in-
nen hier überproportional zurückgeht, steigt die Präsenz muslimischer oder buddhisti-
scher, aber auch orthodoxer oder pentekostaler Schüler:innen. Der Hamburger ‚Religions-
unterricht für alle‘16 steht beispielhaft dafür, dass in solchen durch Migration geprägten 
Metropolregionen kooperative Fachformate nötig sind, welche die interreligiöse Dimen-

 
13 Woppowa, Religionsunterricht (wie Anm. 9), 199. 
14 Vgl. als Überblick Britta Baumert; Caroline Teschmer, Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht. Eine 
Fachdidaktik, Stuttgart 2024, 62–66. 
15 Michael Domsgen, Plädoyer für einen kooperativen Religionsunterricht. Eine Modellskizze vor dem Hinter-
grund sachsen-anhaltischer Erfahrungen, in: ders.; Harald Schwillus (Hg.), Der Religionsunterricht der Zukunft. 
Modelle auf dem Prüfstand mit Blick auf Sachsen-Anhalt (Religionspädagogik im Kontext 10), Berlin 2019, 175–
187, hier 180. 
16 Vgl. Jochen Bauer, Religionsunterricht für alle 2.0, in: Religionspädagogische Beiträge 45 (2022) 33−43, 
https://doi.org/10.20377/rpb-238. 



 JanWoppowa & Henrik Simojoki 10 

sion einschließen und inklusiver hinsichtlich der intrareligiösen Pluralität des Christen-
tums sind. Auch in dieser Hinsicht zeigt sich: Der konfessionell-kooperative Religionsun-
terricht ist kein Allheilmittel, sondern wie andere Realisierungsvarianten eines pluralitäts-
fähigen Religionsunterrichts in Deutschland ein Modell, dessen organisatorischer und 
didaktischer Mehrwert je nach Kontext und Konstellation stärker oder schwächer zum 
Tragen kommt. 

Von solchen kontextbedingten Grenzen zu unterscheiden sind Barrieren, die sich bei der 
Implementierung des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts auf der Schulebene 
auftun. Rückt man die lokalen Organisationspraktiken in den Fokus der Fachentwick-
lung,17 kommen Faktoren in den Blick, die religionspädagogisch oft nur wenig bedacht 
werden, obwohl sie für das Gelingen oder Scheitern des konfessionell-kooperativen Religi-
onsunterrichts ausschlaggebend sind: die Erstellung der Stundentafel und -pläne, Fragen 
der Notengebung, die Auswirkungen des Lehrkräftemangels, das Zusammenwirken von 
Religionslehrkräften und Schulleitung, der Austausch mit Lehrkräften anderer Schulfä-
cher, das Verhältnis zu kirchlichen und staatlichen Entscheidungsträger:innen etc.18 Vor 
diesem Hintergrund liegt eine Versuchung kirchlicher Kooperationsvereinbarungen zum 
konfessionell-kooperativen Religionsunterricht darin, durch konfessionsbezogene Absi-
cherungen die organisatorische Komplexität des Religionsunterrichts weiter zu erhöhen.19 
So haben sich etwa in Nordrhein-Westfalen die Berufsschulen den konfessionell-koopera-
tiven Religionsunterricht nur zögerlich zu eigen gemacht, weil der Religionsunterricht hier 
in der Regel im Klassenverband erteilt wird – und die in der Kooperationsvereinbarung 
geregelten Rahmenbedingungen für die schulischen Akteur:innen geringere Gestaltungs-
spielräume nach sich ziehen würden. 

In diese Richtung weisen auch die Befunde des bayerischen Forschungs- und Entwick-
lungsprojekts „Stärkung des Religionsunterrichts an Berufsschulen“ (StReBe), in dem al-
ternative Organisationsformen des konfessionellen Religionsunterricht an acht Projekt-
schulen entwickelt und evaluiert wurden. In der Entwicklungs-, Erprobungs- und Aus-
wertungsphase erwies sich die Komplexitätsreduktion als entscheidendes Kriterium für die 
Nachhaltigkeit lokal eingeführter Organisationskonzepte.20 Anspruchsvollere Kooperati-
onsformen wie Teamteaching, Lehrkräftetausch im Schulhalbjahr und Projektlernen ha-
ben sich eher nicht bewährt, weil sie sich nur schwer gesamtschulisch implementieren las-
sen, auf der Beziehungsebene voraussetzungsreich und anfällig bei Personalwechsel bzw. -
mangel sind – und insgesamt den mit dem Religionsunterricht verbundenen Organisati-

 
17 Vgl. Konstantin Lindner; Henrik Simojoki; Laura Rudroff; Magdalena Endres, Religionsunterricht ‚vor Ort‘ wei-
terentwickeln. Empirische Einblicke und Innovationsoptionen am Beispiel von Berufsschulen in Bayern (Religi-
öse Bildung kooperativ 5), Göttingen 2024. 
18 Vgl. Henrik Simojoki; Konstantin Lindner; Laura Pflaum; Magdalena Endres, Wie der konfessionelle Religions-
unterricht vor Ort gestaltet wird. Ein Bottom-up-Zugang zur Komplexität kooperativer Organisationspraktiken 
an Berufsschulen, in: Religionspädagogische Beiträge 45 (2022) 19–31. 
19 Zum Zusammenhang von Komplexitätssteigerung und Komplexitätsreduktion bei organisatorischen Gestal-
tungsmodellen des Religionsunterrichts vgl. Hanna Roose, Wie schulische Praxis religionspädagogische Program-
matik unterläuft. Ein komplexitätssensibler Blick auf (Organisationsmodelle von) Religionsunterricht, in: Theo-
Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 19 (2020) 93–111. 
20 Vgl. Lindner u. a., Religionsunterricht (wie Anm. 17), 164–166. 



Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht  11 

onsaufwand erhöhen. Für die organisatorische Weiterentwicklung des konfessionell-ko-
operativen Religionsunterrichts kann folglich das aus den Projektmanagement bekannte 
KISS-Prinzip (keep it simple, stupid) als Leitschnur dienen – so einfach wie möglich, so 
komplex wie nötig. 

Schließlich ist noch nicht absehbar, ob die für die Implementierung des konfessionell-
kooperativen Religionsunterrichts charakteristische Tendenz zur regionalen Ausdifferen-
zierung diesem Typus der Fachorganisation auf lange Sicht zum Vor- oder Nachteil ge-
reicht. Dieser Weg ist in den einschlägigen kirchlichen Orientierungsdokumenten vorge-
zeichnet, die lediglich „einen Rahmen aufzeigen, innerhalb dessen die Diözesen mit den 
evangelischen Landeskirchen eigene Formen der Kooperation entwickeln können, die den 
regionalen Gegebenheiten gerecht werden und den konfessionellen Religionsunterricht in 
den Schulen stärken“21. Da besagte ‚regionale Gegebenheiten‘ etwa in Bayern, Baden-
Württemberg, Berlin und Nordrhein-Westfalen sich nicht nur religionskulturell und -po-
litisch, sondern auch hinsichtlich der ökumenischen Großwetterlage signifikant unter-
scheiden, verwundert es nicht, dass die regionalen Verwirklichungsformen bemerkenswert 
uneinheitlich sind. Diese Binnenheterogenität kann im Sinne einer adaptiven Kontextua-
lität auf der Habenseite verbucht werden, birgt aber auch beträchtliche Risiken. Denn sie 
läuft dem bildungspolitischen Gesamttrend zur bundesweiten Standardisierung, der sich 
etwa in der Wende zur Kompetenzorientierung, in Schulleistungsvergleichsuntersuchun-
gen oder in Initiativen zur Qualitätsentwicklung ausdrückt, diametral entgegen. Etwas zu-
gespitzt ausgedrückt: In einer Zeit, in der sich Unterrichtsfächer strukturell gesehen bun-
desweit immer ähnlicher werden, ist es ohnehin schon heikel, dass sich der 
Religionsunterricht in Deutschland in unterschiedliche Organisationsmodelle ausdifferen-
ziert. Wenn aber nun, wie im Fall des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts, 
auch diese Modelle sich von Bundesland zu Bundesland unterscheiden, droht der ohnehin 
unter Druck stehende konfessionelle Religionsunterricht ein Ausmaß an struktureller In-
kohärenz und Fragmentierung zu erreichen, die ihm auf kurz oder lang Kopf und Kragen 
kosten könnte.22 

2.3 Ökumenische Weiterentwicklung 

Für das Feld des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts ist seit 2021 der Bera-
tungsprozess zur Einführung eines Christlichen Religionsunterrichts (CRU) in Nieder-
sachsen zu einer signifikanten Einflussgröße geworden. Was in der bischöflichen Erklä-
rung von 2016 als gemeinsam verantworteter Religionsunterricht jenseits des terminus 
technicus konfessioneller Kooperation rangiert und noch ausgeschlossen wird,23 ist seit der 
im Dezember 2024 in Hannover unterzeichneten offiziellen vertraglichen Vereinbarung 
zwischen Land und Kirchen nun sichtbare Realität geworden. Der CRU steht einerseits im 

 
21 Sekretariat der DBK, Zukunft (wie Anm. 5), 6. 
22 Vgl. dazu grundsätzlicher Henrik Simojoki, Königsweg oder Sargnagel? Chancen und Grenzen der regionalen 
Kontextualisierung des Religionsunterrichts, in: Konstantin Lindner; Mirjam Schambeck; Henrik Simojoki; Eli-
sabeth Naurath (Hg), Zukunftsfähiger Religionsunterricht. Konfessionell – kooperativ – kontextuell, Freiburg i. 
Br. 2017, 101–119. 
23 Vgl. Sekretariat der DBK, Zukunft (wie Anm. 5), 28 f.  



 JanWoppowa & Henrik Simojoki 12 

Rahmen der typologischen Ausdifferenzierung insofern in Kontinuität zum konfessionell-
kooperativen Religionsunterricht, als er ohne seinen Vorläufer nicht denkbar gewesen 
wäre und an das in Niedersachsen schon lange vorherrschende Delegationsmodell an-
knüpft. Andererseits stellt der CRU insofern auch einen innovativen Neuanfang dar, als er 
erstens zum flächendeckenden Regelfach erklärt wird und zweitens stärker als der konfes-
sionell-kooperative Religionsunterricht von Anfang an ökumenisch plausibilisiert wird.24 
Ein Prüfstein dieses ökumenischen Selbstverständnisses, insbesondere auch im geweiteten 
ökumenischen Blick über eine bikonfessionelle Kooperation hinaus, sind die aktuell im 
Stadium der Entwicklung stehenden Kerncurricula für alle Schulformen und Schulstufen 
sowie die zukünftige Ausrichtung und Gestaltung der Lehrer:innenbildung in allen Phasen.  
Blickt man auf die hier in groben Strichen gezeichnete dynamische Gleichzeitigkeit unter-
schiedlicher Organisationsformen konfessioneller Kooperation, ist es naheliegend, mit ei-
ner begrifflichen Modifikation zu arbeiten. Die prinzipielle Rede von einem Religionsun-
terricht in konfessionsübergreifenden Lerngruppen kann diese Gleichzeitigkeit am besten 
widerspiegeln; denn in diesem Terminus sind nicht nur die verschiedenen Lesarten und 
Typen aufgehoben, sondern darüber hinaus auch faktisch vorhandene Grauzonen. Zu-
gleich öffnet sich dadurch der Blick auf die Realität, die zunehmend von einer weiteren 
Lesart konfessioneller Kooperation gekennzeichnet sein wird, bis hin zur Frage nach einer 
konzeptionell verankerten und didaktisch reflektierten Integration konfessions- bzw. reli-
gionsloser Schüler:innen in diesem Religionsunterricht.25  

3. Religionsdidaktisches Potenzial                                                                   
zwischen Kontinuität und Reflexivität 

Mittlerweile haben sich sowohl ein differenziertes Begründungs- und Zielspektrum als 
auch spezifische didaktische Ansätze bzw. Denkfiguren für den konfessionell-kooperativen 
Religionsunterricht etabliert, was auch auf seine typologische Ausdifferenzierung zurück-
zuführen ist. Man kann daher mit einigem Recht behaupten, dass sich der konfessionell-
kooperative Religionsunterricht von einer reinen Organisationsform zu einem religionsdi-
daktischen Modell weiterentwickelt hat.  

3.1 Programmatische Kontinuitäten und didaktische Potenziale  

Erkenntnisleitend ist dabei sein eigenes Selbstverständnis, dem die Programmatik zu 
Grunde liegt, zunächst mit konfessioneller Heterogenität und im Weiteren auch mit reli-
giös-weltanschaulicher Heterogenität umzugehen bzw. diese didaktisch zu gestalten. Diese 
Weiterentwicklung wird aus unterschiedlichen Richtungen konstruktiv flankiert. So ist der 
konfessionell-kooperative Religionsunterricht als Organisationsform mittlerweile umfas-

 
24 Vgl. Schulreferentinnen und Schulreferenten der evangelischen Kirchen und katholischen Bistümer in Nieder-
sachsen, Gemeinsam verantworteter christlicher Religionsunterricht. Ein Positionspapier, Hannover 2021, in: 
https://www.religionsunterricht-in-niedersachsen.de/christlicherRU/papiere [07.12.2024]. 
25 Vgl. bereits Simojoki; Woppowa, Religionsunterricht (wie Anm. 4), 23. 



Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht  13 

send plausibilisiert, wenn auch mit regional verschiedener Wirksamkeit, was seine fakti-
sche schulrechtliche Einführung angeht. Darüber hinaus stellt er wohl die am differenzier-
testen erforschte und evaluierte Organisationsform des Religionsunterrichts dar.26 Die Ein-
bettung des religionspädagogischen Diskurses um konfessionelle Kooperation in den 
größeren Horizont der Ökumene und einer Ökumenischen Religionsdidaktik, in die kom-
plexen Herausforderungen durch eine faktische religiös-weltanschauliche Heterogenität 
von Lerngruppen im schulischen Religionsunterricht sowie in Formate der interreligiösen 
Kooperation trägt schließlich dazu bei,27 dass die didaktische Qualitätsentwicklung des 
konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts weiter vorangebracht und dieser immer 
mehr als religionsdidaktisches Modell profiliert werden kann.  

In einer nun stärker am inneren Unterrichtsgeschehen interessierten Weiterentwick-
lung lässt sich zweifellos ein großes Potenzial in der Genese des konfessionell-kooperativen 
Religionsunterrichts erkennen. Verschiedene religionsdidaktische Begründungs- und Ge-
staltungsfiguren können mittlerweile ebenso komplementär gebündelt werden wie spezifi-
sche didaktische Leitlinien konfessioneller Kooperation.28 Darüber hinaus werden religi-
onsdidaktische Lernformen29 und etablierte fachdidaktische Ansätze30 einer konfessionell-
kooperativen Relecture unterzogen. Nicht zuletzt stellt die Präsenz etablierter didaktischer 
Prinzipien des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts, allen voran eine ökume-
nische Differenzsensibilität, der Ansatz der Perspektivenverschränkung und eine reflek-
tierte Positionalität die bereits erwähnte starke Kontinuität zum CRU als Weiterentwick-
lung her.31 Auch das ist ein gesichertes Potenzial der letzten Jahre. Ohne die bleibend hohe 
Relevanz dieser didaktischen Ausdifferenzierungen schmälern zu wollen, ermöglicht deren 
sichtbare Präsenz eine spezifische Kritik – oder besser: eine religionspädagogische Selbst-
kritik, die aus einer Verlangsamung oder Unterbrechung der oben nachgezeichneten Ent-
wicklungen resultiert.  

 
26 Siehe die einschlägigen Studien aus Baden-Württemberg, Niedersachsen, Hessen und Nordrhein-Westfalen; 
vgl. dazu die vergleichend-resümierende Darstellung bei Riegel; Zimmermann, Evaluation (wie Anm. 10), 19–70. 
27 Vgl. zu diesen Diskursen: Jan Woppowa; Tuba Isik; Katharina Kammeyer; Bergit Peters (Hg.), Kooperativer 
Religionsunterricht. Fragen – Optionen – Wege (Religionspädagogik innovativ 20), Stuttgart 2017; Vgl. Konstan-
tin Lindner; Mirjam Schambeck; Henrik Simojoki; Elisabeth Naurath (Hg.), Zukunftsfähiger Religionsunterricht. 
Konfessionell – kooperativ – kontextuell, Freiburg u. a. 2017; Mirjam Schambeck; Henrik Simojoki; Athanasios 
Stogiannidis (Hg.), Auf dem Weg zu einer ökumenischen Religionsdidaktik. Grundlegungen im europäischen 
Kontext, Freiburg i. Br. 2019; Henrik Simojoki; Yauheniya Danilovich; Mirjam Schambeck; Athanasios Stogianni-
dis (Hg.), Religionsunterricht im Horizont der Orthodoxie. Weiterführungen einer ökumenischen Religionsdi-
daktik, Freiburg i. Br. 2022; Reinhold Boschki; Friedrich Schweitzer; Fahimah Ulfat (Hg.), Von der konfessionellen 
zur interreligiösen Kooperation im Religionsunterricht, Münster 2023. 
28 Schröder; Woppowa, Einleitung (wie Anm. 6), 36–44; vgl. auch Mirjam Schambeck; Bernd Schröder, Auf dem 
Weg zu einer Didaktik konfessionell-kooperativer Lernprozesse, in: Lindner u. a., Zukunftsfähiger Religionsun-
terricht (wie Anm. 27), 343–363. 
29 Schröder; Woppowa, Einleitung (wie Anm. 6), 44–46. 
30 Vgl. neuestens den Versuch von Britta Baumert; Caroline Teschmer, Konfessionell-kooperativer Religionsun-
terricht. Eine Fachdidaktik, Stuttgart 2024. 
31 Vgl. Henrik Simojoki; Konstantin Lindner, Der Dialog- und Beratungsprozess zum christlichen Religionsunter-
richt in Niedersachsen. Einsichten und Perspektiven, in: Heinig u. a., Christlicher Religionsunterricht (wie Anm. 
3), 211–224, hier 218. 



 JanWoppowa & Henrik Simojoki 14 

3.2 Kritische Relecture religionsunterrichtlicher Praxis und didaktischer Figuren 

Einen methodischen Rahmen kann dabei der Ansatz einer religionspädagogischen Praxe-
ologie bzw. Praxistheorie liefern. Denn mit verschiedenartigen Perspektiven aus dem gro-
ßen ‚Bündel‘32 praxistheoretischer Ansätze lassen sich sowohl unterrichtliche Prozesse und 
Praktiken rekonstruieren als auch konzeptionelle Ansätze und Denkfiguren kritisch rein-
terpretieren. Das geschieht auf der Grundlage einer bislang noch wenig ausgeschöpften 
ethnographischen Unterrichtsforschung33 und unter Bezugnahme auf kritische Theorien, 
sodass über eine konzeptionelle didaktische Theoriebildung hinaus nun stärker solche Fra-
gen ins Zentrum der Aufmerksamkeit rücken: Was läuft eigentlich vor Ort? Was geschieht 
entgegen didaktischen Theorien und Intentionen? Wo generiert eine konfessionell-koopera-
tive Praxis des Unterrichts bzw. der Unterrichtsplanung spezifische Probleme im Umgang mit 
Heterogenität und Differenz? Wo entstehen dadurch machtförmige oder hegemoniale päda-
gogische Ordnungen?  

Aus Sicht der Praxeologie leitend ist das Primat der Praxis und die Analyse des Sozialen 
in konkreten Praxiszusammenhängen. Im Unterricht entstehen durch pädagogische Ord-
nungen des Tuns und Sprechens geordnete Lernräume, die den Unterricht als soziales Ver-
hältnis in den Fokus rücken:  

„Gegenüber Modellierungen von Unterricht[,] […] die auf Annahmen eines kausalen Zusam-
menhangs zwischen dem mit bestimmten Zwecken und Absichten verbundenen Lehrerhan-
deln und Schüleraktivitäten bzw. Wirkungen auf Schülerinnenseite basieren, hat dieses Ver-
ständnis von Unterricht den Vorteil, die Entstehung von Bedeutungen in der Interaktion […] 
erklären zu können […].“34  

Der praxeologische Erkenntnisgewinn liegt daher darin, etwas über die implizite Logik ei-
ner Praxis, wie sie im Vollzug entsteht und nicht, wie sie intendiert ist, zu erfahren. Das 
heißt, der Akzent „liegt nicht auf den handlungsleitenden Intentionen der Subjekte, son-
dern auf der Analytik und Rekonstruktion von Ordnungen, von Sinn, von Wissen, von 
Differenzen in den Praktiken selber“35 und darin zu zeigen, „wie durch Praxis Ordnung 
und Differenz gestiftet wird […] Praxeologie rekonstruiert demnach kontraintentionale 

 
32 Vgl. Andreas Reckwitz, Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine sozialtheoretische Perspektive, 
in: Zeitschrift für Soziologie 32 (42003) 282–301, hier 282. 
33 Einen Überblick über empirische Forschung zum konfessionell-kooperativen Religionsunterricht bieten Ulrich 
Riegel; Friedrich Schweitzer, Konfessionell-kooperativen Religionsunterricht empirisch erforschen. Eine Bilanz zu 
vorfindlichen Designs, Methoden und Instrumenten, in: Religionspädagogische Beiträge 45 (2022) 107−120 sowie 
Ulrich Riegel; Mirjam Zimmermann, Die Praxis des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts. Eine Bilanz 
vorliegender empirischer Erkenntnisse, in: Zeitschrift für Pädagogik und Theologie 76 (2024) 345–355.  
34 Sabine Reh; Kerstin Rabenstein; Till-Sebastian Idel, Unterricht als pädagogische Ordnung. Eine praxistheoreti-
sche Perspektive, in: Wolfgang Meseth; Matthias Proske; Frank-Olaf Radtke (Hg.), Unterrichtstheorien in For-
schung und Lehre, Bad Heilbrunn 2011, 209–222, hier 209. Vgl. daran religionspädagogisch anschließend Hanna 
Roose, Kindertheologie und schulische Alltagspraxis. Eine Studie zum Verhältnis von kindertheologischen Nor-
men und eingeschliffenen Routinen im Religionsunterricht, Stuttgart 2019, bes. 14–16.  
35 Bernhard Grümme, Art. Praxeologie, in: Wissenschaftlich-Religionspädagogisches Lexikon 2022,  
https://doi.org/10.23768/wirelex.Praxeologie.201051; vgl. dazu die umfassende Entfaltung einer religionspädago-
gischen Praxeologie: Bernhard Grümme, Praxeologie. Eine religionspädagogische Selbstaufklärung, Freiburg i. Br. 
2021. 



Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht  15 

Wirkungen und Momente von Praxis.“36 Mit einem solchen Habitus der beobachtenden 
Distanz und der selbstkritischen Reflexivität ist ein ‚Perspektivenwechsel‘37 im Blick auf 
den konfessionell-kooperativen Religionsunterricht bzw. auf die Genese und den Ge-
brauch seiner didaktischen Grundfiguren verbunden. Das lässt sich – in aller gebotenen 
Kürze – an zwei Beispielen erläutern:38 

(1) Die Organisation von konfessionell gemischten Lerngruppen schließt nicht selten 
auch deren konfessionshomogene Trennung mit ein, insbesondere in konfessionellen Mi-
noritätssituationen. Das ist bspw. dann der Fall, wenn in Grundschulen konfessionsüber-
greifende Lerngruppen immer noch aus Gründen einer parallel stattfindenden Erstkom-
munionkatechese auf lokaler Ebene konfessionell separiert werden, um spezifisch katho-
lischen Inhalten ein größeres Gewicht im Unterricht geben zu können. Dabei sind Prakti-
ken der Exklusion zu beobachten, die auch als solche wahrgenommen und von Lernenden 
wie Lehrenden artikuliert werden.39 Weiterhin können bei Unterrichtsprozessen im Mo-
dus des Teamteaching Praktiken einer asymmetrischen Kommunikation zwischen den 
Lehrkräften beobachtet werden, in der unausgeglichene Deutungsmachtanspräche vor-
herrschen.40 Darüber hinaus können Praktiken des Teamteaching derart mit einer didak-
tisch inszenierten Differenzsetzung – im Sinne eines dramaturgischen Spiels41 der unter-
richtenden Lehrkräfte – einhergehen, dass solche Praktiken zu kontraintentionalen 
Wirkungen bei den Lernenden führen. Das zeigt bspw. eine Fallbeobachtung zu einer kon-
fessionell-kooperativen Unterrichtsstunde unter dem Thema ‚Kampf der Konfessionen‘, in 
der das konfessionsvergleichende Arbeiten in eine Art Wettbewerb um die Frage mündete: 
„Was ist die bessere Konfession, katholisch oder evangelisch?“ Die Intention der konfessi-
onsverschiedenen Lehrkräfte und ihrer überzeichneten kompetitiven Herangehensweise 
löste auf Seite der Lernenden zunächst Irritationen aus und mündete schließlich ebenfalls 
in ein kompetitiv-bewertendes Unterrichtsgespräch, und zwar weitgehend jenseits ökume-
nischer Erwägungen.42  

(2) Ein praxeologisch geleiteter Blick auf didaktische Denkfiguren, die ihrer Intention 
nach als didaktisch-normativ steuernde Planungsgrundlagen für Lehrkräfte zu verstehen 
sind, kann auf eine weitere Problematik aufmerksam machen. Die in der Intention konfes-

 
36 Grümme, Art. Praxeologie (wie Anm. 35). 
37 Norbert Brieden, Praxistheorie, in: ders. u. a. (Hg.), Religionsunterricht beobachten. Praktiken – Artefakte – 
Akteure, Ostfildern – Stuttgart 2022, 17–20, hier 18. 
38 Vgl. Jan Woppowa, Doing Cooperation. Praxeologische Perspektiven auf den kooperativen Religionsunterricht, 
in: Praktische Theologie 60 (2025) [im Erscheinen] sowie ders., Aufgeklärte Kooperation. Praxeologische Per-
spektiven auf den kooperativen Religionsunterricht [noch unveröffentlichte Habilitationsschrift, Wien 2023]. 
39 Vgl. Jan Woppowa, Strategien konfessionsbezogener Kontingenzbewältigung – eine Response, in: Thomas Kro-
bath; Andrea Taschl-Erber (Hg.), Konfessionell – kooperativ – interreligiös: Liegt die Zukunft des Religionsun-
terrichts im Miteinander? Wien 2023, 291–299. 
40 Vgl. bspw. einschlägige Beobachtungen und Analysen im religionskooperativen Religionsunterricht: Agnes Mo-
ser; Michael Kramer; Wolfgang Weirer (Hg.), Christlich-Islamischer Religionsunterricht im Teamteaching, Göt-
tingen 2024.  
41 Vgl. dazu Steffi Fabricius; Ulrich Riegel; Mirjam Zimmermann; Benedict Totsche, Between Fight and Theatrical 
Performance: Conceptual Metaphors of Positionality in Communication about Cooperative Religious Education 
in Germany, in: Religious Education 117/3 (2022) 207–220. https://doi.org/10.1080/00344087.2022.2070375. 
42 Vgl. dazu ausführlicher Woppowa, Doing Cooperation (wie Anm. 38). 



 JanWoppowa & Henrik Simojoki 16 

sioneller bzw. ökumenischer Differenzsensibilität entwickelten Ansätze wie der einer Di-
daktik der Perspektivenverschränkung43 sowie die nach ihnen ausgerichteten Lehr-Lern-
Prozesse laufen in den realen Praktiken Gefahr, selbst differenzverfestigend und machtför-
mig zu werden oder Minderheitenperspektiven auszublenden. Dabei spielt die Kategorie 
der „Übersetzung“44 eine Rolle, denn Lehrkräfte sind „Übersetzungsexperten“45, sie üben 
die „fortwährende Übersetzung präsenter Dinge in die schriftliche Form“46. Zur Auswahl 
und Differenzierung fachspezifischer Inhalte bedienen sie sich wiederum ausgewählter di-
daktischer Prinzipien unter gleichzeitigem Rückgriff auf subjektive Theorien. Übersetzung 
lässt sich daher als eine „Differenzpraxis“ qualifizieren, die „hegemonial strukturiert“ und 
„von Asymmetrien geprägt“47 ist.  

Insofern sich im konfessionell-kooperativen Religionsunterricht konfessionelle Perspek-
tiven als konfessionskulturelle Differenzen begreifen lassen, die einer Übersetzungspraxis 
unterliegen, sind auch entsprechende didaktische Ansätze einer praxeologischen Kritik zu 
unterziehen. Denn solche Übersetzungspraktiken können genau dann Hegemonialität und 
Asymmetrie zeigen, wenn sie unreflexiv bestimmte Perspektiven a priori verbindlich setzen 
(bspw. die konfessionelle Perspektive der Lehrkraft) und andere eher willkürlich auswäh-
len (bspw. nach Materiallage und ohne Berücksichtigung der Heterogenität der Lern-
gruppe). Die Definitionsmacht liegt bezogen auf die Unterrichtsvorbereitung und insbe-
sondere im Delegationsmodell allein und vollständig in der Hand der unterrichtenden 
Lehrkraft. Dabei werden Entscheidungen für bestimmte Perspektiven getroffen, andere 
Perspektiven wiederum werden ausgeblendet, sei es mangels besseren Wissens oder aus 
Überforderung im Umgang mit religiös-weltanschaulicher Heterogenität. Eine unreflek-
tierte Definitionsmacht der Lehrkraft resultiert dann in der Exklusion bestimmter Perspek-
tiven, schränkt dadurch Multiperspektivität stark ein oder verhindert sie sogar.  

In der Konsequenz müsste ein ethnographischer Blick auf den konfessionell-kooperati-
ven Unterricht also bereits auf die unterrichtssteuernden Praktiken der Religionslehrkräfte 
weit vor Unterrichtsbeginn erfolgen, um deren Auswahlkriterien und religionsbezogene 
Vorstellungen und Vorurteile in den Blick zu bekommen. Denn damit ein an seinen Sub-
jekten orientierter heterogenitätsfähiger Religionsunterricht funktionieren kann, dürfen 
solche Auswahl- und Übersetzungsprozesse nicht durch exklusiv konfessionsbezogene 
Differenzsetzungen und Überzeichnungen der Inhalte oder gar konfessionelle Profilbil-
dung verzerrt werden.48  

 
43 Vgl. Jan Woppowa, Perspektivenverschränkung als zentrale Figur konfessioneller Kooperation, in: Lindner u. a., 
Zukunftsfähiger Religionsunterricht (wie Anm. 27), 174–192. Das Handbuch von Schröder; Woppowa (wie Anm. 
6) folgt beim Durchgang durch verschiedene theologische Inhaltsfelder diesem Grundgedanken. 
44 Grümme, Praxeologie (wie Anm. 35), 167–213.  
45 Ebd., 185; vgl. Tobias Röhl, Unterrichten. Praxistheoretische Dezentrierungen eines alltäglichen Geschehens, 
in: Hilmar Schäfer (Hg.), Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm, Bielefeld 2016, 323–343, hier 
331. 
46 Röhl, Unterrichten (wie Anm. 45), 331. 
47 Grümme, Praxeologie (wie Anm. 35), 200. 
48 Vgl. in diesem Zusammenhang die kritischen Beobachtungen zu didaktisch intendierten konfessionellen Dif-
ferenzsetzungen von Stefanie Lorenzen, „Betwixt and Between“ – die Kategorie des „Dritten“ als Antwort auf die 
Herausforderung konfessioneller Differenzierung im konfessionell-kooperativen Religionsunterricht, in: ZPT 75 
(2023) 268–280, https://doi.org/10.1515/zpt-2023-2017. 



Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht  17 

4. Desiderate aus Sicht einer ökumenischen Religionsdidaktik 

Nachdem die Kritik an Tendenzen zu einer konfessionalistischen Engführung bzw. kon-
fessionalisierenden Differenzverfestigung an Nachdruck gewann,49 hat in den letzten Jah-
ren, wie oben ausgeführt, die ökumenische Perspektive erneut an Gewicht und Reichweite 
für die Fundierung eines konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts gewonnen. An 
dieser Stelle sollen noch einige exemplarische Impulse gesetzt werden, die eine solche öku-
menische Profilierung des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts konkretisieren. 

(1) In Anbetracht der zahlreichen kirchlichen Publikationen zum konfessionell-koope-
rativen Religionsunterricht fällt umso mehr auf, dass die beteiligten Kirchen noch keinen 
gemeinsame Orientierungstext zu ihrer geteilten Verantwortung für religiöse Bildung an 
öffentliche Schulen vorgelegt haben. Das ist insofern besonders misslich, als der konfessi-
onell-kooperative Religionsunterricht idealerweise in einem dialogisch gewonnenen 
Grundverständnis religiöser Bildung gründen sollte. Dazu sind im Rahmen des interkon-
fessionellen Verständigungsprozesses zu einer Ökumenischen Religionsdidaktik bereits 
wesentliche Grundlagen erarbeitet worden, die in die von der EKD und der OBKD heraus-
gegeben Handreichung ‚Christliche Bildung gemeinsam ermöglichen‘ eingegangen sind.50  

(2) Die letztgenannte Publikation steht zudem beispielhaft für eine der bislang gravie-
rendsten Limitationen des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts. Die kirchli-
chen Texte und Kooperationsvereinbarungen nehmen kaum Bezug auf die Pluralisierung 
des Christentums in Deutschland jenseits der katholischen (Erz-)Diözesen und evangeli-
schen Landeskirchen. Diese perspektivische Ausblendung betrifft zum einen orthodoxe 
und zum anderen freikirchliche Schüler:innen und Perspektiven. An dieser Stelle macht 
sich die Konstruktionsdifferenz zwischen konfessionell-kooperativen Fachformaten und 
dem CRU besonders bemerkbar. Auch das Positionspapier der niedersächsischen Schulre-
ferent:innen war auf die evangelisch-katholische Zusammenarbeit enggeführt. Allerdings 
führte der mit der Fachbezeichnung und der ökumenischen Grundlegung artikulierte An-
spruch, die Vielgestaltigkeit des Christentums in Deutschland inklusiv abzubilden, zu ei-
nem Umdenken – mit der Folge, dass orthodoxe und freikirchliche Expert:innen an dem 
an das Positionspapier anschließenden Dialog- und Beratungsprozess beteiligt waren.51 

 
49 Vgl. Jan Woppowa; Henrik Simojoki, Mehr Ökumene wagen. Eine Richtungsanzeige für den konfessionell-
kooperativen Religionsunterricht, in: Una Sancta. Zeitschrift für ökumenische Begegnung 75 (2020) 15–24. 
50 EKD; OBKD (Hg.), Christliche Bildung gemeinsam ermöglichen – eine ökumenische Ermutigung, Hannover – 
Dortmund 2024. Vgl. dazu Henrik Simojoki, Orthodoxie als praktisch-theologische Impulsgeberin. Eine religi-
onspädagogische Zwischenbilanz aus evangelischer Perspektive, in: Pastoraltheologie 113 (2024) 365–378, hier 
371–374. 
51 Yauheniya Danilovich, Orthodoxes Christentum und christlicher Religionsunterricht. Erfordernisse und Opti-
onen einer Repräsentation auf Augenhöhe, in: Heinig u. a. (wie Anm. 3), 263–270; Andrea Strübind, Freikirchli-
che Perspektiven und christlicher Religionsunterricht. Erfordernisse und Optionen einer Repräsentation auf Au-
genhöhe, in: Heinig u. a. (wie Anm. 3), 271–278; Nina Rothenbusch, Freikirchliche Perspektiven und christlicher 
Religionsunterricht. Empirisch-religionspädagogische Fokussierungen, in: Heinig u. a. (wie Anm. 3), 279–286. 
Vgl. zudem die auf Partizipation und Augenhöhe bedachte Positionierung der OBKD, Stellungnahme der Ortho-
doxen Bischofskonferenz in Deutschland zum Christlichen Religionsunterricht in Niedersachsen, Berlin 2023, in: 
http://www.obkd.de/Texte/Stellungnahme%20der%20OBKD%20zum%20CRU.pdf [07.12.2024]. 



 JanWoppowa & Henrik Simojoki 18 

Vor diesem Hintergrund fällt auf, dass entsprechende Mahnungen52 im Kontext des kon-
fessionell-kooperativen Religionsunterrichts bislang nur zögerlich aufgenommen worden 
sind. 

(3) Die in diesem Beitrag vorgezeichnete ökumenische Profilierung zieht schließlich die 
Notwendigkeit einer entsprechenden Professionalisierung der Religionslehrkräfte nach 
sich. Auch hier hat sich in den letzten Jahren einiges getan: Auf evangelischer Seite hat die 
Gemischte Kommission 2020 entsprechende Empfehlungen für eine an den Anforderun-
gen des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts orientierte Reform des Theologie-
studiums vorgelegt.53 Während die Ökumenesemantik hier eher sparsam eingesetzt wird, 
fordert das ein Jahr später publizierte, weiter ausgerichtete Impulspapier der EKD-Kam-
mer für weltweite Ökumene expliziter „eine deutliche Profilierung der ökumenischen Stu-
dien in der theologischen Ausbildung“54. Da beide Impulse vom Evangelisch-Theologi-
schen Fakultätentag und von der Konferenz der Institute der Evangelischen Theologie 
positiv aufgenommen worden sind, steht zumindest zu hoffen, dass sie sich tatsächlich 
auch auf die universitäre Ausbildung, deren kooperative Ausrichtung noch deutlich hinter 
der religionsunterrichtlichen Praxis hinterherhinkt,55 niederschlagen wird. Seitens der ka-
tholischen Kirche liegen bislang leider noch keine analogen Empfehlungen vor, lediglich 
der bereits 2016 gegebene ergänzende Hinweis:  

„In der Religionslehrerbildung soll die ökumenische Dimension verstärkt zur Sprache kom-
men, damit die angehenden Lehrerinnen und Lehrer sowohl im Studium als auch im Vorbe-
reitungsdienst, die für die Kooperation mit dem evangelischen Religionsunterricht notwendi-
gen Kenntnisse und Fähigkeiten erwerben können.“56  

Allerdings tragen mittlerweile interkonfessionell angelegte Publikationen der Tatsache 
Rechnung, dass die Verantwortung für eine entsprechende Professionalisierung nicht al-
lein bei der Religionspädagogik, sondern bei allen theologischen Disziplinen liegt.57  

 
52 Vgl. Yauheniya Danilovich, Die Bedeutung von Konfessionalität und Kooperation für einen zukunftsfähigen 
Religionsunterricht aus orthodoxer Perspektive, in: Konstantin Lindner; Mirjam Schambeck; Henrik Simojoki; 
Elisabeth Naurath (Hg), Zukunftsfähiger Religionsunterricht. Konfessionell – kooperativ – kontextuell, Freiburg 
i. Br. 2017, 67–80, hier 72–75.  
53 Der konfessionell-kooperative Religionsunterricht als Herausforderung für die Religionslehrerinnen und Reli-
gionslehrerbildung. Empfehlungen der Gemischten Kommission für die Reform des Theologiestudiums für die 
Aus-, Fort- und Weiterbildung, in: Zeitschrift für Pädagogik und Theologie 72 (2020) 192–202. 
54 EKD (Hg.), Ökumene in der evangelisch-theologischen Aus- und Fortbildung in Deutschland. Ein Impulspa-
pier der Kammer der EKD für Weltweite Ökumene, Hannover 2021, 7. 
55 Vgl. Henrik Simojoki; Konstantin Lindner, Modelle der konfessionellen Kooperation an Schulen und Hoch-
schulen in Deutschland. Eine Bestandsaufnahme im Horizont einer gesamttheologisch verantworteten Religions-
lehrerinnen- und Religionslehrerbildung, in: Zeitschrift für Pädagogik und Theologie 72 (2020) 120–132. 
56 Sekretariat der DBK, Zukunft (wie Anm. 5), 33 f. 
57 Vgl. die alle theologischen Disziplinen umfassenden Beiträge in: Bernd Schröder; Jan Woppowa, Theologie für 
den konfessionell-kooperativen Religionsunterricht. Ein Handbuch, Tübingen 2021. 



Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht  19 

5. Noch einmal: Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht –             
wohin? 

Zum Abschluss soll die eingangs artikulierte Frage nach der Zukunft des konfessionell-
kooperativen Religionsunterrichts aufgenommen und im Blick auf den CRU konkretisiert 
werden: Begründet die in Niedersachsen vollzogene Transition einen weitergehenden 
Trend – oder werden der CRU und der konfessionell-kooperative Religionsunterricht auch 
auf lange Sicht als zwei distinkte Fachangebote innerhalb der für Deutschland charakteris-
tischen Pluralität von Gestaltungsformen des Religionsunterrichtes bestehen bleiben? Ak-
tuell ist keine einheitliche Entwicklungsrichtung absehbar, was auch mit regionalen Un-
gleichzeitigkeiten zu tun hat: Während die Geschichte des konfessionell-kooperativen 
Religionsunterrichts in Baden-Württemberg und Niedersachsen bis ins 20. Jahrhundert 
zurückreicht, befinden sich entsprechende Implementierungsprozesse etwa in Bayern 
noch in den Anfängen. Im Rahmen der Argumentationsführung dieses Beitrages sei aber 
abschließend betont, dass sich die in Abschnitt 4 namhaft gemachten Desiderate im Rah-
men des Christlichen Religionsunterrichts organisch aufnehmen und beheben lassen. Ob 
oder wie diese Potenziale in den einzelnen deutschen Bundesländern zur Entfaltung kom-
men, hängt entscheidend von der ökumenischen Konstellation vor Ort ab. Denn ein von 
den Kirchen gemeinsam verantwortetes Unterrichtsfach setzt bei den kooperierenden Ak-
teur:innen ein hohes Maß an inhaltlicher Übereinkunft und wechselseitigem Vertrauen 
voraus. Der niedersächsische Weg lehrt, dass sich in der konfessionell-kooperativen Un-
terrichts- und Professionalisierungspraxis mit der Zeit eine Kultur ausbilden kann, die den 
Schritt zur gemeinsamen Unterrichtsverantwortung nicht nur erleichtert, sondern fällig 
erscheinen lässt. 
 

Due to the ongoing pluralization, educational innovations and ecumenical progress, 
inter-denominational cooperation has become a decisive feature of RE in Germany in 
the last decades. However, the organizational shape of this specific type of RE has 
changed repeatedly over the last decades, leading to a plurality of forms and regional 
variations in German federal states. This article gives a systematic overview of the cur-
rent state of this field, pointing to limitations as well as to promising ecumenical de-
velopments. In addition, it emphasizes the educational underpinning of inter-denomi-
national cooperation and calls special attention to classroom research on the practice 
of teaching and learning. Finally, from an ecumenical perspective, desiderata are high-
lighted that need to be addressed in terms of the future sustainability of RE as a whole. 

 
 
 
 
 
 
 


