
MThZ 76 (2025) 30–41 

Den Religionsunterricht in Bayern 
zukunftsfähig halten 

Zur Dringlichkeit konfessionell-kooperativer Lehr- und Lernformate und 
ihrer Konkretisierung 

von Mirjam Schambeck sf 

Wenn es um die große Frage geht, was es für einen zukunftsfähigen Religionsunter-
richt in Bayern braucht, dann drängen sowohl theologische, religionsdidaktische als 
auch religionsdemographische Veränderungen darauf, nach Organisationsformen 
und inhaltlichen Konzeptionierungen Ausschau zu halten, die deutlicher als bislang 
konfessionell-kooperative Lehr- und Lernformate gewichten, plausibilisieren und 
konkretisieren. Der Beitrag identifiziert Ziele und Implikationen anstehender Trans-
formationsprozesse, um daraus Kriterien für die Qualitätssicherung des Religionsun-
terrichts zu gewinnen. Leitend ist die theologisch begründete Überzeugung, dass das 
gemeinsame (Bildungs-)Handeln und die gemeinsam geteilte Glaubenspraxis der un-
terschiedlichen christlichen Konfessionen stärker ist als das Trennende. 

Der folgende Beitrag geht deshalb zunächst auf Ziele und Implikationen anstehender 
Transformationsprozesse ein und entwickelt vor diesem Hintergrund Thesen, wie konfes-
sionell-kooperative Lehr- und Lernformate die anstehenden Entwicklungen aufgreifen hel-
fen und Orientierung bieten. 

1. Prämissen: Zu den Zielen und Implikationen                                         
anstehender Transformationsprozesse 

Das wohl wichtigste und grundlegendste Ziel anstehender Transformationsprozesse ist, 
den Religionsunterricht inhaltlich und organisatorisch so auszurichten, dass er auch wei-
terhin einen erkennbaren Beitrag zum schulischen Bildungsauftrag leistet. Damit sind ei-
nige Implikationen formuliert: 
 
1. Mit der Verortung in der Schule geht es dem Religionsunterricht darum, seinen genu-

inen Beitrag zur Allgemeinbildung zu leisten und den Individuations- und Sozialisati-
onsauftrag der Schule auf je fachspezifische Weise mitzugestalten. Das ist einerseits ma-
ximal abstrakt, andererseits aber frappierend konkret; denn damit ist mindestens 
Folgendes gesagt: Es gilt weder der Versuchung zu erliegen –, die bei manchen Kirchen-
verantwortlichen angesichts kleiner werdender Schüler:innenzahlen und weniger wer-



Religionsunterricht zukunftsfähig halten  31 

dender Religionslehrer:innen herumgeistert –, religiöse Bildung aus der Schule auszu-
lagern und in – dann freilich auch eher in der Phantasie als in der Realität existierende – 
gläubige Katechese-Milieus zu verlegen.1 Noch darf der Religionsunterricht in die 
Schieflage geraten, – und dies ist die wohl flächendeckendere und alltäglichere Versu-
chung – als ‚Irgendwas-Fach‘ in der Schule stilisiert zu werden. Auch im Religionsun-
terricht geht es wie bei allen anderen Fächern in erster Linie um Unterricht, also um 
Lernen, um Wissenserwerb und um die Frage nach der Relevanz des Gelernten für das 
eigene Leben und Weltverstehen. 
 

2. Damit ist eine zweite Implikation angesprochen. Wenn sich der Religionsunterricht 
nach wie vor als Schulfach versteht und am Bildungsauftrag der Schule mit einem er-
kennbaren, fachspezifischen Beitrag partizipiert, dann heißt dies, dass sein fachliches 
Ziel darin besteht, Schüler:innen zu einer eigenen, und zwar vernunftbegründeten Po-
sition zum Phänomen Religion zu befähigen. Auch das klingt erfreulich selbstverständ-
lich und banal. Wenn man sich die kirchlichen Dokumente der letzten 50 Jahre zum 
Religionsunterricht aber ansieht, ist es durchaus als Errungenschaft zu bewerten, dass 
der Vollzug von Religion im Religionsunterricht oder gar das Erreichen von Gläubig-
keit im Sinne einer gläubigen oder „konfessionellen Identität“2 kein überprüfbares Ziel 
des Religionsunterrichts (mehr) ist.3 Die Rede von der „reflektierten Positionalität“4 als 
Zielbestimmung des Religionsunterrichts, die im religionspädagogischen Diskurs in-
zwischen ihren festen Ort hat, konnte viel Klärendes und Entstressendes in die Debatte 
eintragen. Religionsunterricht zielt – wie jeder andere schulische Unterricht auch – da-
rauf, dass Schüler:innen das Unterrichtsthema 
− in allen Facetten wahrnehmen (ästhetische Kompetenz),  
− kognitiv durchdringen, verstehen und adäquat ausdrücken können (hermeneu-

tisch-reflexive und hermeneutisch-kommunikative Kompetenz) sowie  

 
1 Vgl. z. B., Christoph Brüwer, Wie sieht der Religionsunterricht der Zukunft aus?, in: https://www.katho-
lisch.de/artikel/23757-wie-sieht-der-religionsunterricht-der-zukunft-aus [07.02.2024]. 
2 O-Ton einer Lehrkraft bei einer Aussprache über die Möglichkeiten konfessionell-kooperativen Religionsun-
terrichts. 
3 Vgl. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Der Religionsunterricht vor neuen Herausforderungen, 
19, wo es heißt, „mit Formen gelebten Glaubens vertraut zu machen“. Oder Sekretariat der Deutschen Bischofs-
konferenz (Hg.), Die bildende Kraft des Religionsunterrichts, 53, wo als Ziel des Religionsunterricht formuliert 
wird, dass „religiöse Praxis, die erschlossen, ermöglicht und zu der behutsam hingeführt werden soll (Kursivierung, 
MS)“ neben der Ausgangslage der Schüler:innen der zweite Orientierungspunkt unterrichtlichen Handelns sei. 
Auch der Synodenbeschluss zum Religionsunterricht 1974 formuliert zwar zukunftsweisend, dass es im Religi-
onsunterricht darum gehe „zu verantwortlichem Denken und Verhalten im Hinblick auf Religion und Glaube 
[zu] befähigen“ (2.5.1) und betont an vielen Stellen, dass es um die freie Entscheidung der Schüler:innen gehe und 
um ein Angebot des Glaubens (vgl. 2.4.4 u. a.), konzipiert Religionsunterricht letztlich aber doch als Begrün-
dungsort und nachgetragene Vergewisserung einer schon getroffenen Glaubensentscheidung. 
4 Der Begriff der ‚reflektierten Positionalität‘ wurde von Michael Hüttenhoff, Der religiöse Pluralismus als Orien-
tierungsproblem. Religionstheologische Studien, Leipzig 2001, geprägt und hat inzwischen in der religionspäda-
gogischen Diskussion seinen festen Ort. Vgl. Mirjam Schambeck, Zwischen Containerbegriff und Schibboleth. 
Warum Positionalität in der Debatte um einen zukunftsfähigen Religionsunterricht eine immer größere Rolle 
spielt, in: Britta Baumert; Caroline Teschmer (Hg.), Zur Zukunftsfähigkeit des Religionsunterrichts – Konfessio-
nelle Kooperation auf dem Prüfstand, Stuttgart 2025 (im Erscheinen). 



 Mirjam Schambeck sf 32 

− fähig sind, daraus Schlüsse zu ziehen, und zwar argumentativ ausweisbare, was das 
Gelernte für ihr Verständnis von Welt und Leben austrägt (praktische Kompetenz 
im Sinne von praktischer Urteilsfähigkeit und nicht von Vollzugskompetenz).5 

 
Damit wird es möglich, dass Schüler:innen von einer ‚Irgendwas-Meinung‘ und Position 
zu einer reflektierten Positionalität befähigt werden, also Gelerntes auf dessen primäre Ori-
entierung zurückbeziehen können.6 Mit anderen Worten: holt Positionalität bzw. besser, 
weil als Tätigkeitswort ausgedrückt, ‚sich positionieren lernen‘ als Zielbestimmung des Re-
ligionsunterrichts ein, was als dritter Anforderungsbereich der sog. EPA von der Kultus-
minister:innenkonferenz formuliert wurde: Es geht (auch) im Religionsunterricht darum, 
dass sich Schüler:innen in Bezug auf Religion Urteils- und Handlungsfähigkeit aneignen.7  

Vor diesem Hintergrund aber wird wiederum die Konsequenz aus der ersten Implikation 
gestärkt, dass sich nämlich der Religionsunterricht nicht mehr von anderen Unterrichtsfä-
chern absetzen muss, sondern im Gegenteil in deren Zielbestimmungen einordnen lässt. 

 
3. Insgesamt – und diese Implikation ist wohl die versteckteste – heißt dies, davon auszu-

gehen, dass der Religionsunterricht auch in 20 Jahren noch als ordentliches Schulfach 
erteilt wird. Auch das klingt banal. Wenn aber selbst von enthusiastischen Religions-
lehrer:innen und auch in erstaunlich uninformierten Theolog:innenkreisen zu hören 
ist, dass es sowieso nicht mehr lohne, Fakultäten auf Religionslehrer:innen-Bildung ein-
zustellen, dann stimmt das bedenklicher als manche Schlachten um religiöse Bildung 
in Feuilletons selbst renommierter Zeitungen.8 Solche Gespräche mit Religionslehr-
kräften oder auch mit besorgten Student:innen, ob es überhaupt noch sinnvoll sei, Re-
ligion zu studieren, weil der Religionsunterricht sowieso abgeschafft würde,9 sind ein, 
vielleicht sogar der wichtigste Beweggrund, alles Nötige dafür zu tun, die Rahmenbe-
dingungen so zu justieren, dass es auch zukünftig einen starken und qualitätsvollen Re-
ligionsunterricht in der Schule gibt. 

 
So diskussionsfähig die vorgenommenen Prämissen und die mitformulierten Implikatio-
nen sind, so stellt sich angesichts dieser Ziele die Frage, was der Fall sein muss, damit Reli-
gionsunterricht auch in Zukunft einen erkennbaren Beitrag zum schulischen Bildungsauf-
trag leisten und Schüler:innen zu einer reflektierten Positionalität zu Religion befähigen 

 
5 Vgl. Schambeck, Zwischen Containerbegriff und Schibboleth (wie Anm. 4).  
6 Vgl. Hüttenhoff, Der religiöse Pluralismus als Orientierungsproblem (wie Anm. 4), 165. 
7 Vgl. David Käbisch; Laura Philipp, Positionierung im Ethik- und Religionsunterricht. Überlegungen zur Aufga-
bendidaktik, in: Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 21 (2022) 116 f. 
8 Vgl. z. B. den Artikel „Der Glaube muss raus aus den Schulen!“ von Parvin Sadigh in der Wochenzeitung Die 
Zeit am 29.03.2023. 
9 Vgl. die Antworten im Portal Gute Frage auf die Bitte um Rat in folgendem Anliegen: „Religion auf Lehramt 
noch sinnvoll? Ich bin am Überlegen, ob ich Deutsch, Mathe und Religion auf Grundschullehramt studieren soll. 
Jedoch habe ich Angst, dass ich später keinen Job finde, weil Religion nicht so gefragt ist.“ Geantwortet wurde: 
„Musst halt gucken wie[’]s in deiner Region aussieht. Religion ist doch generell kein klassisches Grundschul-
fach?“ und „Würd nich[t] Reli nehm[en,] is[t] ja bei den Schülern auch net so angesagt“ (https://www.gute-
frage.net/frage/religion-auf-lehramt-sinnvoll) [31.01.2024]. 



Religionsunterricht zukunftsfähig halten  33 

kann. Ein Weg – vielleicht sogar der Königsweg – ist, wie Erfahrungen aus anderen Bun-
desländern zeigen, die Organisationsform des Religionsunterrichts wie auch seine inhaltli-
che Ausrichtung auf konfessionell-kooperatives Lernen auszurichten.10 

2. Qualitätssicherung des Religionsunterrichts                                             
über seine Rahmenbedingungen –  

Zur Bedeutung konfessionell-gemischter Lerngruppen 

Wie wir aus der Unterrichtsforschung wissen, hängt guter Unterricht entscheidend von 
den sog. Basisdimensionen ab:11 Diese werden bestimmt als 
 
− Classroom management mit dem Ziel, möglichst viel effektive Unterrichtszeit zu garan-

tieren (time on task), 
− konstruktive Unterstützung; also dass Lehrkräfte fähig sind, Lernschwierigkeiten – am 

besten schon im Vorhinein – bei Schüler:innen zu erkennen und Lernaufgaben so zu 
stellen, dass die Schüler:innen die Lernschwierigkeiten beheben können sowie 

− Unterricht mit vielen Anlässen kognitiver Aktivierung zu aktualisieren,12 übertragen 
auf den Religionsunterricht, einen Unterricht zu gestalten, in dem kognitive und exis-
tentielle Korrelationsprozesse ermöglicht werden.13 
 

Damit müsste sich der Religionsunterricht zuerst einmal gar nicht ändern. Er muss es aber 
doch, weil die momentanen organisatorischen Rahmenbedingungen die Basisdimensionen 
guten Unterrichts gefährden.  

 
10 Vgl. Ulrich Riegel; Mirjam Zimmermann, Evaluation des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts in 
Nordrhein-Westfalen, Stuttgart 2022. 
11 Vgl. Thamar Voss, Unterrichtsforschung – Empirische Befunde und Herausforderungen, in: Mirjam Scham-
beck; Ulrich Riegel (Hg.), Was im Religionsunterricht so läuft. Wege und Ergebnisse religionspädagogischer Un-
terrichtsforschung, Freiburg i. Br. 2018, 31–40. 
12 Vgl. die PERLE-Studie operationalisiert ‚Kognitive Aktivierung‘ über sieben Dimensionen: 1. Expoloration von 
Vorwissen, 2. Exploration der Denkweisen von Schüler:innen, 3. Kognitiv herausfordernder Umgang mit Schü-
ler:innenbeiträgen, 4. Induktive und problemorientierte Erarbeitung eines Sachverhaltes, 5. Kognitiv aktivierende 
Aufgaben und Problemstellungen, 6. Begründungspflicht/Insistieren auf Erklären und Begründung, 7. Unterstüt-
zung kognitiver Selbsttätigkeit. Zusammenfassen lassen sich diese in drei Kategorien: 1. Aufgreifen und Ando-
cken an Schüler:innen-Vorwissen, 2. Problemorientierte Erschließung des Unterrichtsthemas inkl. Vertiefung, 3. 
Explikation des Gelernten und Rückbezug auf die bestehenden Verstehensweisen der Schüler:innen. Vgl. Chris-
tiane Lauterbach; Katrin Gabriel; Frank Lipowsky, (Hg.), Kognitive Aktivierung im Mathematikunterricht, 405–
421; Frank Lipowsky; Miriam Hess, Warum es manchmal hilfreich sein kann, das Lernen schwerer zu machen – 
Kognitive Aktivierung und die Kraft des Vergleichens, in: Karola Schöppe; Frank Schulz (Hg.), Kreativität & Bil-
dung – Nachhaltiges Lernen, München 2019, 77–132. 
13 Vgl. Mirjam Schambeck, Von Gott, Jesus, Religionen und so. Was Relilehrer:innen wissen müssen, Freiburg i. 
Br. 2022, 79 f. 



 Mirjam Schambeck sf 34 

2.1 … veranlasst aus religionsdemographischen Gründen  

Wenn Lerngruppen immer kleiner werden, weil die originären, getauften Schüler:innen 
immer weniger sind, wenn Religionslehrkräfte zunehmend fehlen,14 wenn die Konsequenz 
daraus ist, dass Lerngruppen zusammengelegt werden – nicht mehr nur aus Parallelklas-
sen, sondern jahrgangsübergreifend und zukünftig vermutlich auch schulübergreifend –, 
dann müssen jetzt Überlegungen starten, wie die organisatorischen Rahmenbedingungen 
so gesetzt werden können, dass qualitätsvoller Religionsunterricht auch in Zukunft mög-
lich ist. 

Das Organisationsmodell des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts kann hier 
viel beitragen, insofern Lerngruppen nicht mehr nach Konfessionen getrennt, sondern ge-
meinsam unterrichtet werden. Konkret heißt dies, dass mindestens evangelische, katholi-
sche wie auch orthodoxe Schüler:innen miteinander lernen. Konfessionslose Schüler:innen 
können sich dazu anmelden und machen schon jetzt im Schuljahr 2022/23 beim evangeli-
schen und katholischen Religionsunterricht in Bayern mind. 10 % der Schüler:innenschaft 
aus.15 

Wird damit die Organisierbarkeit von Religionsunterricht in der Schule schon erheblich 
erleichtert, drängen auch gesellschaftspolitische und v. a. theologische Gründe darauf, über 
konfessionell-kooperative Lehr- und Lernformate deutlicher als bisher die integrierende 
Kraft der Religionen auch über die Organisationsform zur Geltung zu bringen. Mit ande-
ren Worten muss auch für jemanden, der nicht religiös interessiert oder informiert ist, 
deutlich werden, dass Religionen nicht in erster Linie trennen, sondern Menschen zusam-
menführen. Ein Religionsunterricht, der in konfessionsbezogene Lerngruppen unterteilt, 
vermag hier kaum zu überzeugen. 

2.2 … motiviert aus gesellschaftspolitischen, theologischen und religionsdidaktischen Über-
legungen 

Insofern der Religionsunterricht grundgesetzlich verankert ist (GG Art. 7,3), scheint der 
barrierefreie Zugang zum Phänomen Religion auch im Bildungsbereich sicher. Dieser Ver-
weis kann allerdings zum Sedativum depravieren, wenn es nicht gelingt, die Plausibilität 
dieses Artikels und die Bedeutung einer reflektierten Positionalität in Bezug auf Religion 
auch in einer säkularen Gesellschaft zu plausibilisieren. 

Wurde oben aus organisatorischen Gründen dafür plädiert, Lerngruppen nicht mehr 
nach Konfessionalität zu unterscheiden, erfolgt dasselbe Plädoyer nun in gesellschaftspoli-
tischer und inhaltlich-theologischer wie auch religionsdidaktischer Hinsicht: Weil es nicht 
mehr angehen kann, Religionen zum Trennenden zu stilisieren, müssen wir nach dem Ge-
meinsamen suchen, das auch nach außen als Gemeinsames erkennbar ist. Es ist nicht nur 
religionsdistanten Menschen fremd, warum Schüler:innen für den Religionsunterricht in 

 
14 Vgl. Bayerns Schulen in Zahlen 2021/22: https://www.km.bayern.de/download/4051_Bayerns_Schu-
len_in_Zahlen _2021-2022_Onlineausgabe_KORRIGIERT_S-22.pdf; Sekretariat der KMK für das Schuljahr 
2021/22: https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/Statistik/Dokumentationen/AW_Religionsunterricht_II_ 
2021_22.pdf [07.02.2024]. 
15 Vgl. Bayerisches Landesamt für Statistik, Statistische Berichte zu den verschiedenen Schularten, 2022. 



Religionsunterricht zukunftsfähig halten  35 

unterschiedliche Lerngruppen unterteilt werden; auch Schüler:innen, Eltern und selbst Re-
ligionslehrkräfte verstehen diese Trennungen immer weniger.16 Auch aus diesem Grund 
sollten mindestens die christlichen Konfessionen in ihrem gemeinsamen christlichen Profil 
erkennbar sein. Was bedeutet dies dann für den Religionsunterricht? 

 
− Es gilt in organisatorischer wie inhaltlich-theologischer Hinsicht nach dem Gemeinsa-

men der christlichen Konfessionen Ausschau zu halten und dieses Gemeinsame Gestalt 
annehmen zu lassen. 

− Das heißt konkret, nicht nur dort, wo religionsdemographische Bedingungen dazu nö-
tigen, sondern aus einer ökumenischen Überzeugung heraus in gemeinsamen christli-
chen Lerngruppen Religionsunterricht zu erteilen, weil uns als Christ:innen mehr ver-
bindet als trennt. 

− Spätestens mit den Errungenschaften der ökumenischen Theologie der letzten Jahr-
zehnte, die in der Rechtfertigungserklärung 1999 kumulierten, in der Magdeburger Er-
klärung zur Taufe 2007 und zehn Jahre später dann in Hildesheim zum Reformations-
Gedenk-Jubiläum in der gegenseitigen Selbstverpflichtung der beiden großen christli-
chen Kirchen in Deutschland, ist deutlich geworden, dass sich zukünftig das Trennende 
und nicht mehr das Gemeinsame zu rechtfertigen habe. Das in den Konfessionen Ver-
schiedene markiert Ausprägungen des gemeinsamen Christlichen und steht nicht für 
das prioritär Erste. 

− Das bedeutet theologisch, die Konfessionen angesichts des gemeinsamen Christlichen 
denken zu lernen und nicht mehr umgekehrt. 

− Das stellt religionsdidaktisch vor die Aufgabe, nicht mehr einer Differenzhermeneutik 
das Wort zu reden, die das Trennende Katholische hier und das Besondere Evangeli-
sche dort wie zudem das Spezielle Orthodoxe eruiert, sondern eine ökumenische Reli-
gionsdidaktik zu entwickeln. Diese könnte von einem Ansatz der Gabe ausgehen17 und 
das Christliche, wie es sich je in den Konfessionen ausgeprägt hat in seiner Besonderheit 
zur Geltung bringen. Konkret hieße das, sog. Crossoverphänomene – also Artekfakte, 
Konzepte, Riten, Praxen, die in den Konfessionen eine je eigene Ausprägung erfahren, 
aber das gemeinsame Christliche ausdrücken – zum Anlass zu nehmen, nach deren 

 
16 Vgl. Reinhold Boschki, „Aldi oder Lidl?“. Konfessionelle Differenz und Identitätskonstruktion in Zeiten kon-
fessioneller Indifferenz, in: Konstantin Lindner; Mirjam Schambeck; Henrik Simojoki; Elisabeth Naurath (Hg.), 
Zukunftsfähiger Religionsunterricht – konfessionell, kooperativ, kontextuell, Freiburg i. Br. 2017, 159–162; Uta 
Pohl-Patalong, Mehrperspektivischer Religionsunterricht – eine Modellidee aus Schleswig-Holstein, in: ebd., 
oder: Wird das Differenzkonzept religionspädagogisch überstrapaziert?, in: Konstantin u. a. (Hg.), Zukunftsfähi-
ger Religionsunterricht (wie Anm. 16), 225–232; Rainer Möller; Michael Wedding, Mehr Communio- bzw. Öku-
menesensibilität – oder: Wird das Differenzkonzept religionspädagogisch überstrapaziert?, in: Konstantin u. a. 
(Hg.), Zukunftsfähiger Religionsunterricht (wie Anm. 16), 151, 153 f.  
17 Vgl. Mirjam Schambeck, Orientierungen aus dem Gabediskurs für die Fundierung einer ökumenischen Religi-
onsdidaktik – eine katholische Stimme, in: dies.; Henrik Simojoki; Athanasios Stogiannidis (Hg.), Auf dem Weg 
zu einer ökumenischen Religionsdidaktik. Grundlegungen im europäischen Kontext, Freiburg i. Br. 2019, 100–
121. 



 Mirjam Schambeck sf 36 

Verortung in den Konfessionen zu fragen und was sie transportieren, um verstehen zu 
lernen, was Christ:insein meint.18 
 

Mit Ulrike Link-Wieczorek könnte der Weg einer Dialog- und Gerechtigkeitsökumene 
dann ergänzt werden durch einen Weg der „interkonfessionellen theologischen Suchge-
meinschaft“, der sich als Weg der „Ökumene der Gaben“ inzwischen etabliert hat.19 Auf 
diesem Weg sind alle gefragt, egal welcher Konfessionszugehörigkeit und auch welcher In-
tensität der Zugehörigkeit, je ihren und seinen Beitrag zu leisten, um die Erfahrung des 
„Gerettetseins, aber in der Hoffnung (Röm 8)“ zu leben und auszudrücken. 

3. Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht                                      
als starker Dialogpartner des Ethikunterrichts  

Das Plädoyer, sich verstärkt für einen konfessionell-kooperativen Religionsunterricht ein-
zusetzen und das gemeinsame Christliche in den Vordergrund zu rücken, wird von einem 
weiteren Motiv gespeist: Faktisch verändert sich der Proporz religionsbezogener und welt-
anschaulicher Fächer in der Schule immer mehr in Richtung des Ethikunterrichts. Auch 
an Gymnasien in Bayern liegt der Besuch des Ethikunterrichts im Schuljahr 2021/2022 bei 
ca. 25 %.20 D. h., dass es immer wichtiger wird, zu zeigen, worin das Genuine des Weltzu-
gangs Religion besteht, der sich eben nicht auf das Vorfindliche und Messbare beschränkt, 
und zu plausibilisieren, warum dieser Weltzugang nach wie vor von Bedeutung ist, auch 
angesichts des in säkularen Gesellschaften dominanten naturwissenschaftlichen und öko-
nomischen. 

Ist dies schon eine Herkulesaufgabe, die auch unterrichtlich eingelöst werden muss,21 so 
erschwert die bisherige Aufteilung in unterschiedliche, nach Konfessionen getrennte Reli-
gionsunterrichte dies um ein Weiteres. Es ist nicht übertrieben zu sagen, dass der Religi-
onsunterricht, je zersplitterter er auftritt, umso weniger von Schüler:innen und Eltern als 
echte Alternative zum Ethikunterricht erkennbar ist. Insofern kann ein Religionsunter-
richt, der sich nicht länger auf konfessionsverschiedene Lerngruppen aufteilt, eine viel stär-
kere Alternative zum Ethikunterricht darstellen. Wenn sich Eltern und Schüler:innen ent-
scheiden, für welches Fach sie ihre Kinder bzw. diese sich selbst anmelden, dann müsste 

 
18 Vgl. Yauheniya Danilovich; Mirjam Schambeck; Henrik Simojoki, Der Mensch – ein Schlüsselthema des Religi-
onsunterrichts? Ökumenisch-didaktische Grundlegungen und Konkretisierungen am Beispiel der Theosis-Vor-
stellung, in: Stefan Altmeyer; Bernhard Grümme; Elisabeth Naurath u. a. (Hg.), JRP 39, Göttingen 2023, 30–45. 
19 Vgl. Ulrike Link-Wieczorek, Im Religionsunterricht konfessionell kooperieren. Ökumenisch-theologische 
Grundlegung, in: Konstantin u. a. (Hg.), Zukunftsfähiger Religionsunterricht (wie Anm. 16), 129–134. 
20 Bayerisches Staatsministerium für Unterricht und Kultus, Forum Religionsunterricht an Gymnasien 2022. Zur 
Situation des Religionsunterrichts an den Gymnasien in Bayern, 14. März 2022. 
21 Vgl. dazu unterschiedliche Forschungen mit konfessionslosen Schüler:innen: Vgl. Mirjam Schambeck, „Also 
Oskar ist ohne Religion groß geworden“. Herausforderungen und Chancen eines Religionsunterrichts mit kon-
fessionslosen Schülerinnen und Schülern, in: ZPT 73 (2021) 217–231. 



Religionsunterricht zukunftsfähig halten  37 

die Wahl nicht mehr zwischen evangelischem oder katholischem Religionsunterricht er-
folgen, sondern zwischen einem Fach, das auf einen säkularen oder transzendenzbezoge-
nen Zugang setzt. 

Prägnant zusammengefasst hieße dies inhaltlich und organisatorisch in den Schulen ei-
nerseits den Ethikunterricht und andererseits den konfessionell-kooperativen Religions-
unterricht vorzuhalten. Zudem kann das Fächerangebot je nach kontextueller Verfasstheit 
und regionaler Notwendigkeit um Religionsunterrichte religiöser Minderheiten und auch 
des Islam ergänzt werden, so dass sich faktisch ein 2+X-Modell in Bezug auf die weltan-
schaulichen und religionsbezogenen Fächer in der Schule etabliert.22 

Diese Option ist nicht nur zur Vergrößerung der Lerngruppen und aus schulorganisato-
rischen Gründen attraktiv. Auch aus bildungstheoretischen Motiven könnte über konfes-
sionell-kooperative Formate des Religionsunterrichts viel besser als bislang die Bildsamkeit 
der Differenz zwischen säkularen und religionsbezogenen Weltdeutungen veranschaulicht 
werden. 

Konkret praktisch heißt dies, an den Schulen vor Ort die Kooperation mit dem Ethikun-
terricht wo immer möglich anzugehen. Für die Universitäten bedeutet dies, sich für quali-
tätsvolle Ethik-Studiengänge einzusetzen und dafür zu werben, die religionsbezogenen In-
halte von den Theologien her anzubieten. Für die Schulverwaltungen und Ordinariate 
stehen Überlegungen an, wie sie sich zur Frage verhalten, wer den Ethikunterricht erteilen 
kann, ob dies auch Religionslehrkräfte übernehmen bzw. welche Regelungen es gibt, um 
die Unterscheidung dieser beiden diskursstandpunkt-unterschiedenen Fächer auch einzu-
lösen. 

4. Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht als ausgezeichnetes 
Lernfeld für den Umgang mit dem Religionsplural 

Dass der positionelle Religionsunterricht – auch in seiner bisherigen Form in konfessions-
getrennten Lerngruppen – Schüler:innen befähigt, den Religionsplural kennenzulernen, ist 
zwar an vielen Feuilletons vorbeigegangen, trotzdem aber seit den 1970ern und v. a. den 
Lehrwerken Hubertus Halbfas’ im Religionsunterricht Realität. Interreligiöse Bildung ist 
ein immer wichtiger werdender Inhalt religiöser Bildung. Insofern ist es keine marginale 
Frage, wie Pluralitätsfähigkeit, die immer auch ein Stresspotenzial impliziert, gelernt wer-
den kann und v. a. selbstverständliche Lern-Plattformen findet. Der konfessionell-koope-
rative Religionsunterricht, der die sog. ‚kleine Ökumene‘ der christlichen Konfessionen be-
arbeitet und diese auch in seiner Organisationsform ausweist, zeigt sich hier als aus-
gezeichnetes Lernfeld.23 

 
22 Vgl. Mirjam Schambeck; Bernd Schröder, Der gemeinsam verantwortete christliche Religionsunterricht im sich 
verändernden schulischen Kontext – Argumente und Plädoyer, in: Hans Michael Heinig; Ansgar Hense; Kon-
stantin Lindner; Henrik Simojoki (Hg.), Gemeinsam verantworteter Christlicher Religionsunterricht, Tübingen 
2023, 231. 
23 Vgl. dazu die Evaluationsstudie von Ulrich Riegel und Mirjam Zimmermann, die für NRW den konfessionell-
kooperativen Religionsunterricht in Bezug auf die Einschätzung von Schüler:innen, Lehrkräften, Eltern und 



 Mirjam Schambeck sf 38 

Darüber hinaus stellt sich die Frage, wie einerseits – und m. E. zurecht – formuliert wird, 
dass ein positioneller Religionsunterricht ein unaufgebbares Plus gegenüber einem religi-
onskundlichen Religionsunterricht einbringe, wir uns andererseits aber sowohl binnen-re-
ligionsunterrichtlich als auch in Bezug auf den Islamunterricht in Bayern mit einer religi-
onskundlichen Erschließung zufriedengeben. Es könnte die öffentliche Plausibilität und 
damit die Zukunftsfähigkeit des christlichen Religionsunterrichts stärken, wenn auch bin-
nen-religionsunterrichtlich zumindest exemplarische Themen multiperspektivisch, also 
von den unterschiedlichen Religions-Perspektiven her erschlossen werden, mindestens 
aber in Bezug auf das Judentum und den Islam. Dann bleibt das Thema im LehrplanPlus 
für Gymnasien ‚KR9, Lernbereich 1: Christliche Verantwortung im Alltag‘ nicht mehr nur 
darauf verwiesen, christliche Handlungsweisen kennenzulernen, sondern auch jüdische 
oder islamische etc. Der Lernbereich würde sich dann ändern in einen Lernbereich ‚Ver-
antwortung im Alltag – Ressourcen aus den Religionen‘.  

Das bleibt freilich eine Herkulesaufgabe schulischer Bildung, solange jüdische und isla-
mische Religionslehrer:innen nach wie vor deutlich unterrepräsentiert sind. Andererseits 
haben die Corona-Pandemie und die mit ihren einhergehenden digitalen Möglichkeiten 
im schulischen Unterricht auch gezeigt, dass digitale Zuschaltungen von ‚Sprengel-Lehr-
kräften‘ möglich sind und den Organisationsaufwand beträchtlich reduzieren helfen. 

5. Konsequenz I aus der Etablierung konfessionell-kooperativer Lehr- 
und Lernformate: Reform des Studiums, des Referendariats und der 

Fortbildungen 

Diese Vielzahl und auch im Detail anstrengenden Transformationen können natürlich 
nicht einfach verordnet oder allein einem Bildungsakteur aufoktroyiert werden. Das Na-
heliegendste ist, bei den zukünftigen Religionslehrer:innen anzusetzen und damit das Stu-
dium wie auch das Referendariat sowie die Fortbildungen ökumenischer und religions-
kooperativer auszurichten.  

Dazu hat der Katholisch-Theologische Fakultätentag schon 2020 einen Vorschlag erar-
beitet mit der Aufforderung an alle theologischen Fakultäten und Institute, binnen der 
nächsten fünf Jahre Studienprogramme und -ordnungen zu erarbeiten, die genau dies leis-
ten: Die Student:innen in gestärkter ökumenischer Ausrichtung auf den Umgang mit sä-
kularen Weltdeutungen und mit dem Religionsplural vorzubereiten und damit pluralitäts-
fähiger zu machen.24 

An der Katholisch- und Evangelisch-Theologischen Fakultät der LMU wurde dieser Im-
puls u. a. über eine Selbstverpflichtung der Lehrstühle für Religionspädagogik aufgegriffen, 
pro Semester mindestens eine Lehrveranstaltung konfessionell-kooperativ anzubieten. Die 
Bemühungen beziehen auch die Orthodoxe Theologie mit ein, wobei der hier fehlende 

 
Schulleiter:innen untersucht. Vgl. Riegel; Zimmermann, Evaluation des konfessionell-kooperativen Religionsun-
terrichts (wie Anm. 10). 
24 Vgl. https://kthf.de/wp-content/uploads/2020/02/Empfehlungen-des-KThF-zur-Adaption-theologischer-Stu-
dieng%C3%A4nge.pdf [08.02.2024]. 



Religionsunterricht zukunftsfähig halten  39 

Lehrstuhl für Religionspädagogik die Religionslehrer:innen-Bildung nach wie vor 
schwächt. Zudem können Student:innen der katholischen, evangelischen und orthodoxen 
Theologie an der LMU München ein Zertifikat erwerben mit dem Titel ‚Qualifikation für 
den konfessionell-kooperativen Religionsunterricht‘25.  

Überlegungen zur neuen inhaltlichen Ausrichtung von Referendariat und dritter Phase 
der Lehrer:innenbildung werden momentan diskutiert und v. a. in der dritten Phase schon 
aktiv angegangen. 

6. Konsequenz II aus der Etablierung konfessionell-kooperativer Lehr- 
und Lernformate: (Weiter-)Entwicklung ökumenischer Lehrmateria-

lien, Schulbücher und konkordanter Bildungspläne 

Je kooperativer die Religionsunterrichte werden, desto heterogener werden auch die Schü-
ler:innen. Diese Heterogenität bildungssensibel aufzugreifen und die Schüler:innen auch 
in ihren unterschiedlichen Religionsbezogenheiten anzusprechen und zu fördern, ist eine 
alltägliche unterrichtliche Herausforderung. Diese darf nicht allein den Lehrkräften aufge-
bürdet werden. Es steht deshalb dringend an, Lehrmaterialien und Schulbücher zu entwi-
ckeln, die sich einer ökumenischen Religionsdidaktik verpflichtet wissen. Die religionsdi-
daktische Herausforderung besteht dabei darin, weder ins Konfessionskundliche ab-
zudriften noch in eine Essentialisierung der Konfessionen nach dem Motto ‚typisch katho-
lisch, typisch evangelisch, typisch orthodox‘ zu verfallen und drittens der Gefahr zu entge-
hen, konfessionell-kooperatives Lernen mit der Fokussierung auf das Trennende zu ver-
wechseln und einer Versäulung der Konfessionen zuzuarbeiten. 

Das erfordert z. B. Aufgaben nicht mehr so zu formulieren: „Benenne die Unterschiede 
des Kirchenraums in einer evangelischen und katholischen Kirche!“ und die Schüler:innen 
dann mit der Frage alleine zu lassen, was dieses eruierte enzyklopädische Wissen für das 
jeweilige Kirchenverständnis der Konfessionen austrägt. 

Es müssten dann vielmehr Aufgabenformate entwickelt werden, die die Bedeutung der 
christlichen Aussage vor Augen führen, dass Kirchesein die Zusage Gottes fassbar und kon-
kret macht, dass er ein Für-uns-Gott ist; ja, dass Kirche nichts anderes ist und anderes will, 
als die Proexistenz Jesu in jeder Zeit neu für die Menschen erfahrbar zu machen. Das ist 
ihr Maßstab, an dem sie selbst und ihre Ausdrucksformen zu messen sind. 

Dass dies in den Kirchen der Reformation eine andere Gestalt findet und andere Akzen-
tuierungen nach vorne bringt als in der katholischen oder orthodoxen Tradition, ist dann 
eine Wahrnehmung, die lohnt zu fragen, was sich dahinter verbirgt, warum das so ist, wie 
die Gaben zusammengelegt werden müssen, um etwas vom Ganzen der Kirche zu zeigen. 

Eine besondere Herausforderung konfessionell-kooperativer Formate des Religionsun-
terrichts in Bayern besteht zudem darin, dass die Lehrpläne des katholischen und evange-
lischen Religionsunterrichts nicht aufeinander abstimmt sind. Können gemeinsame Lern-
phasen an Gymnasien noch eher bildungsplankonform gefunden werden, ist dies für die 

 
25 Vgl. die ausführlichen Informationen unter: https://www.oekumene.uni-muenchen.de/aktuelles/zertifikat/in-
dex.html [15.10.2024]. 



 Mirjam Schambeck sf 40 

Grundschule eher die Ausnahme. Dort müssen die Fachkonferenzen an den Schulen und 
oft einzelne Religionslehrer:innen mühsam überlegen, wie sie bestimmte Themen konfes-
sionell-kooperativ unterrichten. 

Hier ist es dringend notwendig, Lehrpläne aufeinander abzustimmen und vom gemein-
samen Christlichen her zu entwickeln. Dass dies möglich und über digitale Plattformen 
leicht zugänglich ist, haben Religionspädagogische Institute in BW und NRW anschaulich 
gezeigt.26 

7. Schritte, die jetzt anstehen 

Welche Schritte stehen also konkret und für Bayern formuliert an: 
 
− Bisher bestehende kooperative Formate müssen weiterentwickelt, (auch zukünftig) 

wissenschaftlich begleitet und mit religionspädagogischer Expertise evaluiert werden. 
Dazu gehören vorneweg RUmek, KoRUk und StreBe. Hinzu müssten weitere Formen 
konfessionell-kooperativer Formate des Religionsunterrichts kommen, die nicht nur 
nach dem Modell der Gastfreundschaft arbeiten, sondern auch jenseits von Minoritäts- 
und Majoritätskonstellationen die unterschiedlichen Konfessionen als grundsätzliche 
Akteure des Bildungshandelns ernst nehmen. 

− Die Kooperation mit den Kirchen der Orthodoxie müsste dringend ausgebaut und der 
orthodoxe Religionsunterricht von Anfang an in die Ausgestaltung konfessionell-ko-
operativer Formate eingebunden werden. Das heißt auch, die Bemühungen für einen 
Lehrstuhl für Religionspädagogik im Institut für orthodoxe Theologie zu unterstützen. 

− Weiterhin steht es an, die Theoriebildung einer Religionsdidaktik voranzutreiben, die 
vom gemeinsamen Christlichen aus die Unterschiedenheit der Konfessionen im Sinn 
von Gaben einzubringen vermag und entsprechende Unterrichtsmaterialien und 
Handreichungen auszuarbeiten. 

− Schließlich gilt es, mindestens ein Bewusstsein dafür zu haben, dass das Christliche 
nicht jenseits der Freikirchen und weiterer Konfessionen als der protestantischen und 
orthodoxen ausformuliert werden kann. 

− Wichtig bleibt, Bemühungen voranzutreiben, den Islamischen Religionsunterricht in 
Bayern zu stärken und zunehmend als positionellen Islamischen Religionsunterricht 
auszubauen. Das würde z. B. auch bedeuten, an der LMU einen Studiengang für isla-
mische Religionslehrkräfte zu etablieren. 

− Außerdem gilt es, Ethik-Studiengänge auszubauen und dafür zu sorgen, dass die religi-
onsbezogenen Inhalte möglichst von den Theologien vorgehalten werden. 

− Bezogen sind diese Schritte auf makro- und mesostrukturelle Ebenen; so wird sich wohl 
die Qualität des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts auch in Bayern an der 
konkreten Zusammenarbeit vor Ort entscheiden. 

 
26 Vgl. z. B. das IRP in Freiburg: https://www.irp-freiburg.de/fortbildung/konfessionelle-kooperation/; sowie das 
Institut für Lehrerfortbildung in Essen: https://www2.ifl-fortbildung.de/koko/index.php/downloads/ 
[02.02.2024]. 



Religionsunterricht zukunftsfähig halten  41 

 
Die eingangs gestellte Frage war groß; die Thesen zur Dringlichkeit konfessionell-koope-
rativen Religionsunterrichts durften deshalb nicht geringer ausfallen und können hoffent-
lich einen Beitrag leisten, den Religionsunterricht in Bayern zukunftsfähig zu halten. 
 

When it comes to the question of what is necessary for RE in Bavaria, theological, di-
dactical and demographic changes are pushing for new shapes and conceptions of RE 
that give more weight to inter-denominational cooperation. The article identifies the 
goals and implications of upcoming transformation processes in order to gain criteria 
for the quality standards of RE. The guiding principle is the theologically based con-
viction that the shared (educational) action and the shared faith of Christian denomi-
nations is stronger than existing divisions. 


