
MThZ 76 (2025) 42–61 

Konfessionell-kooperativ Religion 
unterrichten – wie geht das? 

Leitlinien einer konfessionssensiblen Didaktik am Beispiel ‚Heilige‘ 

von Konstantin Lindner, Stefanie Lorenzen, Mirjam Schambeck sf und Ulrike Witten 

Im Beitrag werden im Rahmen einer konfessionssensiblen Didaktik, die vom gemein-
sam Christlichen als Denkhorizont ausgeht, Leitlinien für eine Didaktik konfessionell-
kooperativen Religionsunterrichts entwickelt. Dazu werden zunächst Entwicklungsli-
nien sowie Begründungsmuster für einen konfessionell-kooperativen Religionsunter-
richt in Bayern dargestellt, das Bewusstmachen impliziten Wissens von Religionsleh-
rer:innen als Voraussetzung einer konfessionssensiblen Didaktik beschrieben, auf-
gezeigt, wie dem zentralen Prinzip der Schüler:innenorientierung Rechnung getragen 
werden und schließlich eine Lerngegenstandsklärung erfolgen kann, die vom gemein-
samen Christlichen als hermeneutischem Horizont für didaktische Entscheidungen 
ausgeht. Alle diese Schritte werden am Beispiel ‚Heilige‘ konkretisiert. 

Konfessionell-kooperative Lehr- und Lernformate prägen seit rund 30 Jahren die Land-
schaft des Religionsunterrichts in Deutschland und gehören zu den wohl am intensivsten 
diskutierten und am besten empirisch erforschten Organisationsformen des Religionsun-
terrichts.1 Insofern verwundert es nicht, dass auch viele didaktische Überlegungen ange-
strengt wurden, wie Religionsunterricht in konfessionell gemischten Lerngruppen quali-
tätsvoll gelingt.  

Grosso modo lassen sich hierzu zwei grundlegende religionsdidaktische Zugänge ausma-
chen. Der eine, bislang am weitesten auch in Lehr- und Lernmaterialien verbreitete, arbei-
tet auf dem Hintergrund der sog. Differenzhermeneutik: Ausgehend von den Verschieden-
heiten der Konfessionen, werden Lernarrangements entworfen, plakativ nach dem Motto 
‚typisch katholisch – typisch evangelisch‘.  

Sowohl empirische Studien als auch theoretische Reflexionen zeigen, dass ein Unterrich-
ten in der Logik der Unterschiede folgende Fallstricke mit sich bringen kann: (1.) Rückfall 

 
1 Eine diesbzgl. Bilanz bietet die Special-Issue-Ausgabe „Drei Jahrzehnte konfessionelle Kooperation im Religi-
onsunterricht: Bilanz und Ausblick“, in: Religionspädagogische Beiträge. Journal for Religion in Education 45/2 
(2022), doi: https://doi.org/10.20377/rpb-2022-45-2. Zum Überblick vgl. auch Clauß Peter Sajak; Henrik Simo-
joki, Art. Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht, in: WiReLex 9 (2023),  
https://doi.org/10.23768/wirelex.Konfessionellkooperativer_Religionsunterricht.100235; Mirjam Zimmermann; 
Ulrich Riegel, Befunde zum Lernen und Lerneffekt im konfessionell-kooperativen Religionsunterricht, in: Religi-
onspädagogische Beiträge. Journal for Religion in Education 45/2 (2022) 89–105, doi: 
https://doi.org/10.20377/rpb-182; Ulrich Riegel; Mirjam Zimmermann, Evaluation des konfessionell-kooperati-
ven Religionsunterrichts in Nordrhein-Westfalen. Unter Mitarb. v. Benedict Totsche u. Oliver Hohenschue, Stutt-
gart 2022.  

https://doi.org/10.20377/rpb-2022-45-2
https://doi.org/10.23768/wirelex.Konfessionellkooperativer_Religionsunterricht.100235
https://doi.org/10.20377/rpb-182


Konfessionell-kooperativ unterrichten  43 

in längst überwundene (Re-)Konfessionalisierungstendenzen, die das Trennende überge-
wichten und konfessionelle Differenz künstlich markieren; (2.) Verwechslung des Religi-
onsunterrichts mit Konfessionskunde; (3.) Homogenisierung und (4.) Essentialisierung 
bzw. Ontologisierung von Konfessionen – d. h., dass suggeriert wird, dass Katholisch- oder 
auch Evangelischsein überall auf der Welt auf ein- und dieselbe Art gelebt würde; (5.) ver-
säultes Darstellen der unterschiedlichen Konfessionen, ohne erkennbar zu machen, was 
diese Vielzahl der Konfessionen sowie die Tatsache, dass sich das Christentum nur in der 
Vielzahl der Konfessionen erschließt, zu lernen geben; (6.) fehlende Reflexion von Lehr-
kräften auf eigene Vor-Urteile in Bezug auf ihre eigene Konfession und andere Konfessio-
nen.2 Es besteht (7.) die Anfrage, inwiefern ein konfessionell-kooperativer Religionsunter-
richt dem Anspruch der Subjektorientierung gerecht werden kann, wenn sich 
Schüler:innen für konfessionsbezogene Themen nur wenig interessieren.3 

Jüngere didaktische Ansätze versuchen deshalb einen anderen religionsdidaktischen 
Weg.4 Dieser gewinnt zunehmend unter dem Stichwort der ‚Konfessionssensibilität‘ an 
Gewicht. Eine ökumenische Religionsdidaktik geht vom gemeinsamen Christlichen aus 
und beleuchtet, wie sich diese in den unterschiedlichen konfessionellen Stilen entfaltet und 
kontextualisiert.5 Die vorliegenden Ausführungen leisten ebenfalls einen Beitrag im Sinne 
dieser Herangehensweise.  

Nach einer skizzenhaften Einordnung der Organisationsform des konfessionell-koope-
rativen Religionsunterrichts und seines theologischen und didaktischen Anspruchs (1.) 
werden didaktische Leitlinien entwickelt, wie Konfessionssensibilität eingelöst werden 
kann (2. bis 4.) und was mit dem Verweis auf das gemeinsame Christliche als hermeneuti-
schen Horizont gemeint ist. Dies geschieht nicht nur abstrakt, sondern wird am Thema 
‚Heilige‘ illustriert. Ein Fazit (5.) schließt die Überlegungen ab.  

 
2 Vgl. dazu Mirjam Schambeck; Henrik Simojoki, Das „Christliche“ im Rahmen einer ökumenischen Religionsdi-
daktik. Perspektiven für den Christlichen Religionsunterricht in Niedersachsen, in: Bernd Schröder; René Daus-
ner (Hg.), Was ist „christlich“ am Christlichen Religionsunterricht, Bielefeld 2025 (im Erscheinen). 
3 Ulrich Riegel; Mirjam Zimmermann, Die Praxis des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts. Eine Bilanz 
vorliegender empirischer Erkenntnisse, in: Zeitschrift für Pädagogik und Theologie 76 (2024) 345–355. 
4 Vgl. Stefanie Lorenzen, „Betwixt und Between“ – die Kategorie des „Dritten“ als Antwort auf die Herausforde-
rung konfessioneller Differenzierung im konfessionell-kooperativen Religionsunterricht, in: Zeitschrift für Päda-
gogik und Theologie 75 (2023) 268–280, doi: https://doi.org/10.1515/zpt-2023-2017. 
5 Vgl. Konstantin Lindner; Henrik Simojoki, Konfessionelle Kooperation didaktisch: warum, wie und was es noch 
braucht, in: KatBl 143 (2018) 91–95; Mirjam Schambeck; Henrik Simojoki; Yauheniya Danilovich, Religionsunter-
richt und Orthodoxie. Horizonteinschreibungen in eine ökumenische Religionsdidaktik, in: dies., Athanasios Sto-
giannidis (Hg.), Religionsunterricht im Horizont der Orthodoxie. Weiterführungen einer ökumenischen Religi-
onsdidaktik, Freiburg i. Br. 2022, 367–385; Mirjam Schambeck, Orientierungen aus dem Gabediskurs für die 
Fundierung einer ökumenischen Religionsdidaktik – eine katholische Stimme, in: dies.; Henrik Simojoki; Atha-
nasios Stogiannidis (Hg.), Auf dem Weg zu einer ökumenischen Religionsdidaktik. Grundlegungen im europäi-
schen Kontext, Freiburg i. Br. 2019, 100–121. 

https://doi.org/10.1515/zpt-2023-2017


 Konstantin Lindner, Stefanie Lorenzen, Mirjam Schambeck sf & Ulrike Witten 44 

1. Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht.  
Skizzenhafte Einordnungen 

1.1 Brisanzen 

Als soziale Wesen organisieren sich Menschen in Gruppen – meist, um ein gemeinsames 
Ziel im Kontext ähnlicher Bedarfe zu verfolgen. Was aber ist zu berücksichtigen, wenn zwei 
oder mehr Gruppen enger als bisher miteinander kooperieren? Wie kann dies gelingen, 
ohne dass die vormals getrennten Gruppen „ihre eigene Identität aufgeben“6 müssen?  

Diese sozialtheoretisch konturierten Fragen markieren Brisanzen, die mit der konfessio-
nell-kooperativen Weiterentwicklung des schulischen Religionsunterrichts einhergehen – 
ein Transformationsprozess, der in Bezug auf den konfessionellen Religionsunterricht in 
Deutschland in vielen bundeslandspezifischen Varianten umgesetzt wird; bspw. bereits seit 
1993 in Baden-Württemberg, seit 1998 in Niedersachsen7 oder seit 2018 zunächst in Teilen 
von – und seit Schuljahr 2022/23 in ganz Nordrhein-Westfalen. Immer handelt es sich da-
bei um eine Organisationsform des konfessionellen Religionsunterrichts im Sinne von Art. 
7 Abs. 3 GG. 

Bereits vor diesem Transformationsprozess wurde in einem Grundsatzurteil des Bun-
desverfassungsgerichts 1987 geklärt, dass „eine Gestaltung des Unterrichts als allgemeine 
Konfessionskunde vom Begriff des Religionsunterrichts nicht mehr gedeckt sei und […] 
daher auch nicht unter die institutionelle Garantie des Art. 7 Abs. 3 Satz 1 GG“8 fiele. Hie-
ran zeigt sich ebenfalls eine Brisanz: Die vom Grundgesetz gedeckten inhaltlichen und or-
ganisatorischen Formen des Religionsunterrichts müssen aufzeigen, inwiefern sie es er-
möglichen, die Eigenlogik einer Religion bzw. Konfession zu erschließen, die mehr ist als 
ein Kundigsein. Überdies müssen konfessionell-kooperative Formen von katholischem 
und evangelischem Religionsunterricht erkennen lassen, wie in ihnen der durch das Chris-
tentum zugängliche Gottesglaube repräsentiert wird. 

Nicht zuletzt dies signalisiert der Terminus ‚konfessionell-kooperativer Religionsunter-
richt‘. Dabei handelt es sich um eine Organisationsform des konfessionellen Religionsun-
terrichts, die mit den Grundsätzen der verantwortenden Religionsgemeinschaft(en) über-
einstimmend erteilt wird; freilich an verschiedenen Stellen geöffnet auf mindestens eine 
weitere Konfession hin. Letztgenanntes zeigt sich daran, dass alle gemäß der Kultushoheit 
bundeslandspezifisch organisierten Varianten eine gemischt-konfessionelle Schüler:in-
nengruppe adressieren:  

Insofern bislang lediglich evangelische Landeskirchen und katholische (Erz-)Bistümer 
entsprechende Kooperationsvereinbarungen geschlossen haben, tangiert dies zunächst 
 
6 Robin Kurilla, Theorie der Gruppenidentitäts-Fabrikation. Ein kommunikationsökologischer Entwurf mit sozi-
altheoretischen Implikationen, Wiesbaden 2020, 9. 
7 Vgl. Bernd Schröder, Die Diskussion um den konfessionell-kooperativen Religionsunterricht seit 1993 bis heute. 
Eine historische Rekonstruktion am Beispiel Niedersachsens, in: Religionspädagogische Beiträge. Journal for Re-
ligion in Education 45/2 (2022) 5–17, doi: https://doi.org/10.20377/rpb-199.  
8 Bundesverfassungsgericht, Beschluss des Ersten Senats vom 25. Februar 1987, in: Entscheidungen des Bundes-
verfassungsgerichts 74 (1987) 244–256, 252. Einen Überblick zu rechtlichen Perspektiven bieten Heike Lindner; 
Thomas Meckel, Art. Religionsunterricht, Recht, in: WiReLex 1 (2015), doi: https://doi.org/10.23768/wirelex.Re-
ligionsunterricht_Recht.100096.  

https://doi.org/10.23768/wirelex.Religionsunterricht_Recht.100096
https://doi.org/10.23768/wirelex.Religionsunterricht_Recht.100096


Konfessionell-kooperativ unterrichten  45 

evangelische und katholische Schüler:innen. Längst aber nehmen am Religionsunterricht 
auf Antrag auch Angehörige von orthodoxen Kirchen oder von Freikirchen teil; überdies 
z. T. auch Konfessionslose oder Angehörige anderer Religionen. Je nach Bundesland-Re-
gelung wird diese gemischt-konfessionelle Schüler:innengruppe im Teamteaching von ei-
ner evangelischen und einer katholischen Lehrkraft unterrichtet. In den meisten Fällen je-
doch hat sich – insbesondere aus Ressourcengründen – durchgesetzt, dass nur eine 
Lehrkraft die konfessionell-kooperative Variante von Religionsunterricht erteilt. Bei die-
sem sog. ‚Delegationsmodell‘ werden die Schüler:innen der Konfession, deren Religions-
unterricht nicht stattfindet, in den Unterricht der anderen Konfession delegiert. Die Lehr-
kraft, welche diese gemischtkonfessionelle Lerngruppe unterrichtet, erteilt Religionsunter-
richt aus ihrer Konfession heraus: entweder auf Basis eines konfessionsspezifischen Lehr-
plans, der dann konfessionssensibel umgesetzt werden sollte, oder in Orientierung an ei-
nem schulinternen Curriculum, das beide Konfessionen berücksichtigt.9 

Die Einführung der konfessionell-kooperativen Organisationsform von Religionsunter-
richt verläuft in der Regel nicht ohne Begleitrauschen. Neben staatskirchenrechtlichen und 
schulorganisatorischen Klärungen tangieren entsprechende Innovationen vor allem die 
Schüler:innen, die Eltern und die Religionslehrer:innen.10 Insbesondere die Religionslehr-
kräfte, die in den verschiedenen Phasen der Lehrkräftebildung bislang nicht mit einer ent-
sprechenden Religionsdidaktik in Kontakt gekommen sind und seit mehreren Jahren Re-
ligionsunterricht in konfessionell getrennten Lerngruppen erteilt haben, sehen sich 
herausgefordert: Was ändert sich in der Unterrichtsgestaltung, wenn die Lerngruppe als 
konfessionell-kooperativ zusammengesetzte wahr- und ernstgenommen werden soll? Wie 
gewinnt man fachwissenschaftliche Sicherheit, um angemessen über die pluralen Erschei-
nungsformen des Christentums zu sprechen? Bedeutet dies zugleich, dass zahlreiche neue 
Wissensbestände – eben die der anderen Konfession(en) – angeeignet werden müssen? 
Was ‚darf‘ noch über die ‚eigene‘ Konfession gesagt werden? Und wie kann es der Lehrkraft 
gelingen, die ‚anderen‘ Konfessionen sensibel zu berücksichtigen, ohne übergriffig oder gar 
stereotypisierend zu sein? 

1.2 Gründe für die konfessionell-kooperative Weiterentwicklung des Religionsunterrichts in 
Bayern 

Neben dem ursprünglich ökumenischen Grundanliegen für die konfessionell-kooperative 
Weiterentwicklung des Religionsunterrichts sind es gegenwärtig vor allem mit religions-
demografischen Entwicklungen einhergehende organisatorische Gründe, die den entspre-
chenden Transformationsprozess pushen: Zum einen führt in Folge voranschreitender Sä-
kularisierungsprozesse der beständig sinkende Anteil getaufter Schüler:innen dazu, dass 

 
9 Vgl. u. a. Bernd Schröder; Jan Woppowa, Einleitung, in: dies. (Hg.), Theologie für den konfessionell-kooperati-
ven Religionsunterricht. Ein Handbuch, Tübingen 2021, 1–61, 31 f.  
10 Vgl. Hans Michael Heinig; Ansgar Hense; Konstantin Lindner; Henrik Simojoki, Die Diskussion um den christ-
lichen Religionsunterricht. Eine Ertragsbündelung im Spannungsfeld von Rechtswissenschaft, Theologie und Re-
ligionspädagogik, in: dies. (Hg.), Christlicher Religionsunterricht (CRU). Rechtswissenschaftliche und theolo-
gisch-religionspädagogische Perspektiven auf ein Reformmodell in Niedersachsen, Tübingen 2024, 353–370, 
360 f. 



 Konstantin Lindner, Stefanie Lorenzen, Mirjam Schambeck sf & Ulrike Witten 46 

konfessionell getrennter Religionsunterricht in manchen Regionen nur noch schwer orga-
nisiert werden kann. Auf diese Herausforderung wird mit der Bildung jahrgangsstufen-
übergreifender Religionsgruppen oder mit einem Zusammenführen der wenigen Schü-
ler:innen aus verschiedenen Schulen an einem zentralen Schulstandort für einen meist am 
Nachmittag stattfindenden Religionsunterricht reagiert: Optionen, die pädagogisch frag-
würdig sind und dieses Unterrichtsfach als organisational ‚schwierig‘ erscheinen lassen. 
Zum anderen bringt es der gegenwärtige Lehrkräftemangel mit sich, dass es an Schulen zu 
Ausfällen des Religionsunterrichts kommt. Überdies erscheint es vielen Menschen in ei-
nem Zeitalter, das angesichts gesellschaftlicher Friktionen auf eine positive Bearbeitung 
von Heterogenität angewiesen ist, fragwürdig, Schüler:innengruppen nach Konfessions-
merkmal zu trennen. Ganz abgesehen davon, dass die konfessionelle Trennung des Chris-
tentums für viele – auch für Angehörige der Konfessionen – nur noch bedingt plausibel 
scheint.11 

Statistische Daten belegen den oben benannten, prozentualen Rückgang getaufter Schü-
ler:innen auch für den Freistaat Bayern; u. a. am Beispiel der Grundschulen zeigt sich damit 
eine Entwicklung, die sich voraussichtlich in den weiterführenden Schulen fortsetzen wird. 

 

Grundschule Katholische 
Religionslehre 

Evangelische 
Religionslehre 

Orthodoxe 
Religionslehre 

Israelitische 
Religionslehre 

Islamischer 
Unterricht 

Ethik 

 
Sj. 2013/14 
417.020 
 

 
230.428 

(55,25 %) 

 
106.919 

(25,64 %) 

 
713 

(0,17 %) 

 
241 

(0,06 %) 

 
8.789 

(2,11 %) 

 
68.086 

(16,33 %) 

 
Sj 2018/19 
437.799 
 

 
225.314 

(51,47 %) 

- 3,79 % 

 
101.954 

(23,29 %) 

- 2,35 % 

 
378 

(0,09 %) 

- 0,08 % 

 
177 

(0,04 %) 

- 0,02 % 

 
11.374 

(2,60 %) 

+ 0,49 % 

 
97.614 

(22,30 %) 

+ 5,97 % 

 
Sj 2023/24 
487.538 
 

 
225.667 

(46,29 %) 

- 5,18 % 

 
99.882 

(20,49 %) 

- 2,8 % 

 
413 

(0,08 %) 

- 0,01 % 

 
156 

(0,03 %) 

- 0,01 % 

 
14.158 

(2,90 %) 

+ 0,30 % 

 
146.672 

(30,08 %) 

+ 7,78 % 

 
Tab.: Schülerinnen und Schüler an Grundschulen in Bayern nach Entwicklung der Teilnahme an den religionsbe-
zogenen Fächern und Ethik, absolut (Anteil an der Gesamtschülerschaft in %); prozentbezogene Veränderung im 
Zeitraum von fünf Jahren); Bayerisches Landesamt für Statistik (2013, 2018, 2023), Statistische Berichte. (Abruf: 
25.11.2024) 
 
Seit ein paar Jahren reagieren die Evangelisch-Lutherische Landeskirche in Bayern und die 
katholischen (Erz-)Bistümer Bayerns zusammen mit dem Bayerischen Staatsministerium 
für Unterricht und Kultus auf diese, sich schüler:innen- und lehrkräfteseits anbahnenden 
Veränderungen mit Modellprojekten. Diese können als alternative Organisationsformen 

 
11 In der 2023 veröffentlichten Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, die u. a. evangelische und katholische 
Christ:innen in Deutschland berücksichtigt, stimmten bspw. 83% der Befragten der Aussage zu: „Im Schulfach 
Religion sollten Schulkinder unterschiedlicher Religionsgemeinschaft gemeinsam unterrichtet werden“ (EKD, 
Wie hältst du’s mit der Kirche? Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, Leipzig 2023, 56). 



Konfessionell-kooperativ unterrichten  47 

zum herkömmlichen in konfessionell getrennten Lerngruppen stattfindenden Religions-
unterricht beantragt werden. Dreh- und Angelpunkt ist nach wie vor, den Religionsunter-
richt unter Maßgabe von Art. 7 Abs. 3 GG zu konzipieren und damit als konfessionellen 
Religionsunterricht zu verwirklichen. Zwei parallellaufende Modelle sind gegenwärtig ge-
nehmigt: 

Seit Schuljahr 2019/20 können Grund- und Mittelschulen auf Antrag ‚Religionsunterricht 
mit erweiterter Kooperation (RUmeK)‘ anbieten, sofern dringende Organisationsschwierig-
keiten vorliegen und zu wenige Schüler:innen für eine pädagogisch sinnvolle, konfessio-
nelle Gruppenbildung vorhanden sind. RUmeK wird als Religionsunterricht der Mehr-
heitskonfession der Schüler:innen, die in der gemischt-konfessionellen Religionsgruppe 
zusammen sind, erteilt. Und zwar von einer Religionslehrkraft, die dieser Mehrheitskon-
fession angehört. Diese Lehrkraft soll im Bedarfsfall eine/-n Expert:in der Minderheitskon-
fession konsultieren oder auch in den Unterricht einladen können. ‚Konfessioneller Religi-
onsunterricht kooperativ (KoRUk)‘ wiederum kann seit Schuljahr 2024/25 auf Antrag in 
den Jahrgangsstufen 1 und 2 der Grundschule eingerichtet werden. Im Gegensatz zum 
RUmeK-Modell ist hierbei die Konfession der Religionslehrkraft nicht von der Schüler:in-
nenmajorität her zu bestimmen: „Die Religionsgruppen im Modell KoRUk werden entwe-
der von einer evangelischen oder von einer katholischen Lehrkraft unterrichtet“12. Bei bei-
den Modellen müssen die unterrichtenden Lehrkräfte zustimmen und die Eltern 
informiert werden. Die Zeugnisnote gibt an, welches Fach unterrichtet wurde.  

An Berufsschulen wurde überdies im Projekt ‚Stärkung des konfessionellen Religionsun-
terrichts an Berufsschulen (StReBe)‘ mittels eines Bottom-up-Entwicklungs- und For-
schungsprozesses das Modell ‚Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht im Bildungs-
gang‘ entwickelt,13 das seit Schuljahr 2023/24 an 20 Projektschulen getestet wird: Hier 
werden die evangelischen, katholischen und weitere für den Religionsunterricht angemel-
dete Berufsschüler:innen gemeinsam von einer katholischen oder von einer evangelischen 
Lehrkraft unterrichtet – und zwar unabhängig davon, welcher Konfession die Mehrheit der 
Schüler:innen der Religionsgruppe angehört. Während der meist dreijährigen Berufsschul-
zeit soll den evangelischen und katholischen Schüler:innen ermöglicht werden, mindestens 
in einem Schuljahr durch eine Religionslehrkraft ‚ihrer‘ Konfession Religionsunterricht zu 
erhalten. 

1.3 ‚Konfessionssensibilität‘ als Programm 

Bei allen drei bayerischen Modellprojekten wird nach dem gültigen Lehrplan derjenigen 
Konfession unterrichtet, der die unterrichtende Lehrkraft angehört. Gleichwohl soll dieser 
Religionsunterricht „konfessionssensibel erteilt [werden]: Die konfessionellen Gemein-
samkeiten sowie Unterschiede werden aktiv aufgegriffen und kindgerecht aufbereitet.“14 

 
12 Bayerisches Staatsministerium für Unterricht und Kultus, Religionsunterricht an Grund- und Mittelschulen, Or-
ganisationsformen für das Schuljahr 2024/25, München 2024, 3. 
13 Vgl. Konstantin Lindner; Henrik Simojoki; Laura Rudroff; Magdalena Endres, Religionsunterricht „vor Ort“ 
weiterentwickeln. Empirische Einblicke und Innovationsoptionen am Beispiel von Berufsschulen in Bayern, Göt-
tingen 2024. doi: https://doi.org/10.14220/9783737017756 
14 Staatsministerium für Unterricht und Kultus, Organisationsformen (wie Anm. 12), 4. 

https://doi.org/10.14220/9783737017756


 Konstantin Lindner, Stefanie Lorenzen, Mirjam Schambeck sf & Ulrike Witten 48 

Was das genauerhin in religionsdidaktischer Hinsicht für Lehrkräfte bedeuten kann, wird 
im Folgenden dargelegt – nicht zuletzt auch deshalb, weil die im aktiven Aufgreifen kon-
fessioneller Gemeinsamkeiten und Unterschiede verborgene kontroverskonfessionelle 
Grundstruktur eine problematische Operationalisierung darstellen würde. Konfessions-
sensibilität meint nämlich gerade nicht den permanenten konfessionellen Vergleich, son-
dern:  
• aufmerksam dafür zu sein, dass die Schüler:innen der Lerngruppe unterschiedlichen 

Konfessionen angehören und eventuell gar keine oder hochreligiöse Erfahrungen mit 
ihrer Konfession besitzen;  

• in ökumenischer Perspektive vom Gemeinsamen her zu unterrichten und nur an theo-
logisch begründeten Stellen auf konfessionelle Spezifika zu rekurrieren sowie die kon-
fessionelle Diversität als ‚Reichtum des Christlichen‘ zu präsentieren;  

• die nicht-eigene Konfession idealerweise so darzustellen, dass Angehörige dieser Kon-
fession sich mit dieser Darstellung identifizieren können;  

• stereotypisierende Präsentationen zu vermeiden und von einer persönlichen Bewer-
tung der anderen Konfession – sowohl auf verbaler als auch auf körpersprachlicher 
Ebene – Abstand zu nehmen. Das bedeutet freilich nicht, Positionierungen auszuwei-
chen;15 im Gegenteil: Diese gilt es zu ermöglichen, aber auf der Basis wertschätzend 
artikulierter Anfragen und Argumentationen;  

• konfessionsbezogene Lehr-Lernprozesse auf Basis medialer Repräsentation zu initiie-
ren, die der Lebens- und Alltagswelt der Schüler:innen nahe sind sowie  

• kollektivierende bzw. vereinnahmende konfessionsbezogene ‚Wir-die-Gegenüberstel-
lungen‘ bzw. Othering-Prozesse zu vermeiden.  

2. Reflexivität als Voraussetzung einer konfessionssensiblen Didaktik. 
Eigene Prägungen als implizites Wissen wahrnehmen 

Konfessionssensible Reflexivität ist im Rahmen eines konfessionell-kooperativen Religi-
onsunterrichts nicht nur in Bezug auf die sozioreligiösen und gesetzlichen Rahmenbedin-
gungen sowie die Schüler:innen und die Darstellung der Lerngegenstände bedeutsam, son-
dern muss insbesondere auch bei den Lehrkräften und ihren Prägungen im Sinne der 
Vergewisserung impliziten Wissens ansetzen. Beispielhafte Reflexionsfragen wären: Was 
macht mich eigentlich als evangelische oder katholische Religionslehrkraft aus? Prägt mein 
Verständnis von Konfessionszugehörigkeit meinen Unterricht und wie ich über christliche 
Denominationen nachdenke? Inwiefern sind mir meine Prägungen bewusst oder handelt 
es sich dabei um implizites Wissen, das sich gar nicht so leicht versprachlichen lässt und 
längst nicht immer bewusst ist?16 

 
15 Vgl. Stefanie Lorenzen, Positionalität von Religionslehrer:innen im Religionsunterricht gemäß Art. 7.3 GG. Wie 
kann sie gefördert und begleitet werden? In: Martin Hailer u. a. (Hg.), Religionslehrer:in im 21. Jahrhundert, 
Leipzig 2023, 481–491. 
16 Vgl. Georg Hans Neuweg, Implizites Wissen in der Lehrerinnen- und Lehrerbildung, in: Colin Cramer u. a. 
(Hg.), Handbuch Lehrerinnen- und Lehrerbildung, Bad Heilbrunn 2020, 764–769.  



Konfessionell-kooperativ unterrichten  49 

Diese oder ähnliche Fragen können im Blick auf eine professionelle Planung, Durchfüh-
rung und Evaluation von konfessionell-kooperativem Religionsunterricht helfen, sich den 
eigenen Standort und das eigene Geprägtsein sowie bestehende Vorurteile oder Stereotype 
bewusst zu machen; denn Letztgenannte bestimmen mit, wie Lerngegenstände verstanden, 
wie sie didaktisch aufbereitet werden und wie insgesamt im Unterricht agiert wird.17 

Konfessionelle Prägungen können als Habitus verstanden werden,18 der in einem Zu-
sammenspiel von formalem und nonformalem Lernen an den Lernorten Schule/Religions-
unterricht, Gemeinde, Familie, Medien und Öffentlichkeit im Modus von Bildung, Erzie-
hung und Sozialisation erworben wurde.19 Die Prägekraft der jeweiligen Lernorte auf die 
einzelnen Individuen stellt sich unterschiedlich dar, womit auch unterschiedliche Verbun-
denheiten sowie Relevanzen mit den Inhalten und Praxen der jeweiligen Konfession ein-
hergehen. Nicht alle Religionslehrkräfte verstehen sich als Repräsentant:innen ihrer Kon-
fession, aber sie sind sowohl durch (berufs-)biographische Stationen konfessionell geprägt 
als auch in ihrer Professionalität sowie angesichts der juristischen Rahmung ihres Berufs 
mit der Erwartung konfrontiert, als Religionslehrkraft positionell erkennbar zu sein. Eine 
evangelische oder katholische Religionslehrkraft kann also nicht nicht konfessionell sein.  

Eine konfessionell-kooperative Didaktik, die vom gemeinsam Christlichen ausgeht, setzt 
daher bei Lehrkräften eine Reflexion eigener biographischer Prägungen voraus. Diese Prä-
gungen, die auch eine kritische Positionierung gegenüber der eigenen Konfession beinhal-
ten können, sowie mögliche Stereotypisierungen sind bewusst zu machen, und zwar nicht 
in dem Sinne, dass Vorurteile über ‚typisch evangelisch‘, ‚typisch katholisch‘ oder ‚typisch 
orthodox‘ notiert (und somit manifestiert) werden, sondern dass man über eigene Lern-
prozesse und die Genese der jeweiligen Bilder ins Nachdenken kommt. Ziel ist ein Ver-
sprachlichen und dadurch Verflüssigen von implizitem Wissen zu Konfessionskulturen.  

Folgende Reflexionsfragen können dabei im Interesse am gemeinsam Christlichen im-
pulsgebend sein:  

 
• Welche ökumenischen Lernerfahrungen habe ich und wie prägen diese meine Bilder 

von Konfessionen?  
• Welche Situationen erinnere ich biographisch, in denen ich merkte, wie ich durch 

meine konfessionelle Herkunft geprägt bin? Warum bin ich eigentlich evangelisch, ka-
tholisch, orthodox?  

 
17 Spezielle Untersuchungen dazu liegen für den konfessionell-kooperativen Religionsunterricht noch nicht vor, 
aber aus der Vorurteilsforschung sind diese Zusammenhänge dokumentiert, vgl. bspw. Sabine Glock; Tobias 
Baumann, Stereotype in der Schule. Auswirkungen auf das Classroom Management, in: Journal für LehrerInnen-
bildung 22/4 (2022) 86–101.  
18 Konfessionskulturen können wissenssoziologisch als Orientierungsrahmen gesehen werden, die durch Nor-
men, Habitus und einen konjunktiven Erfahrungsraum bestimmt sind. Vgl. Ralf Bohnsack, Metatheoretische 
Rahmung der praxeologisch-wissenssoziologischen Professionsforschung, in: ders. u. a. (Hg.), Praxeologisch-wis-
senssoziologische Professionsforschung. Perspektiven aus Früh- und Schulpädagogik, Fachdidaktik und Sozialer 
Arbeit, Bad Heilbrunn 2022, 31–55, 31. 
19 Vgl. Michael Domsgen, Religionspädagogik, Leipzig 2019, 2–19.  



 Konstantin Lindner, Stefanie Lorenzen, Mirjam Schambeck sf & Ulrike Witten 50 

• Erinnere ich mich an Momente in meinem Religionsunterricht als Schüler:in, in mei-
nem Studium, in meinem beruflichen Kontext, in meiner Freizeit, in meiner Kirchen-
gemeinde usw., in denen pejorative, abwertende Bilder über meine oder andere Kon-
fessionen aufgerufen und produziert wurden? Wie kam es dazu? Wie habe ich mich 
dazu verhalten? Wann ist mir der pejorative Charakter der Darstellung bewusst gewor-
den? Welche Machtdynamiken waren damit verbunden?  

• Welches Wissen über Konfessionen aktualisiere ich? In welcher Hinsicht fehlen mir 
Wissens- und Erfahrungsbestände, in welchem Bereich fühle ich mich (fachlich) sicher 
und gut informiert?  

• Wie würde ich mir wünschen, dass meine Konfession im Religionsunterricht darge-
stellt wird? Welche Vorurteile will ich unbedingt aus der Welt schaffen und was sollte 
von meiner Konfession unbedingt ‚rüberkommen‘? 

• Welche Erfahrungen vom gemeinsam Christlichen, von Vertrautheit und Fremdheit 
habe ich erlebt, wenn ich z. B. an einem Gottesdienst teilnehme, den eine andere Kon-
fession feiert? Welche Erfahrungen von Fremdheit oder Zugehörigkeit habe ich erlebt, 
als ich einmal eine Veranstaltung ‚meiner‘ Konfession, z. B. in einer anderen Landes-
kirche oder im Ausland, besucht habe? Wie ging es mir jeweils dabei? 

• Welche Befremdungserfahrungen kenne ich mit Erscheinungen von Frömmigkeit, Spi-
ritualität und Theologie in meiner eigenen Konfession und welche Fremdzuschreibun-
gen von außen irritieren oder ärgern mich?  

 
Neben diesen grundsätzlichen Fragen sollten Lehrkräfte im Interesse an einem konfessi-
onssensibel gestalteten konfessionell-kooperativen Religionsunterricht ihr implizites Wis-
sen im Rekurs auf ihre Prägungen und damit ihre impliziten Wissensbestände erhellen, die 
sie mit dem konkreten Unterrichtsgegenstand verknüpfen. Hinsichtlich des Themas ‚Hei-
lige‘ könnten entsprechende Reflexionsprozesse beispielsweise folgende Fragen tangieren:  
 
• Wo begegnen mir Heilige und was verbinde ich damit, z. B. an biographischen Erinne-

rungen, an Emotionen oder Gesprächen, die ich hatte?  
• Was sind für mich ‚Heilige‘ und welche konfessionellen Codierungen tragen sie für 

mich? 
• Inwiefern ließen sich die Codierungen ökumenisch weiten und in die Perspektive des 

gemeinsam Christlichen stellen?20 

3. Konfessionssensible Schüler:innenorientierung. Ausgangs- und  
Zielpunkt konfessionell-kooperativen Unterrichtens 

Ebenso wie für strukturell monokonfessionelle Settings gilt auch für den konfessionell-ko-
operativen Religionsunterricht, dass das Prinzip der Schüler:innen- und Subjektorientie-
rung Auswahl und didaktische Perspektivierung der Unterrichtsgegenstände maßgeblich 

 
20 Vgl. dazu Kap. 4.  



Konfessionell-kooperativ unterrichten  51 

bestimmt. Am Beispiel ‚Heilige‘ wird im Folgenden verdeutlicht, dass und wie Überlegun-
gen zur schüler:innenseitigen Relevanz des Lerngegenstandes dabei helfen, vorschnell als 
konfessionell markierte Themen so in den Blick zu nehmen, dass sie sich als vielschichtig 
lebensrelevant erweisen können. 

3.1 ‚Konfession‘ als eine religionsunterrichtliche Heterogenitätsdimension  

Aus Sicht einer heterogenitätssensiblen Religionspädagogik gehört das Merkmal ‚Konfes-
sion‘ zu einem Bündel an Heterogenitätsdimensionen, die es bei der Wahrnehmung von 
Schüler:innen zu beachten gilt und die sich oftmals gegenseitig überlagern. Schüler:innen un-
terscheiden sich also nicht nur im Blick auf ihre (Nicht-)Konfessionalität, sondern auch hin-
sichtlich ihrer sozialen Herkunft, ihrer geschlechtlichen Identität, möglichen (Nicht-)Migra-
tionserfahrungen, unterschiedlichen (kognitiven, motorischen etc.) Fähigkeiten etc.21 

Der (religions-)pädagogische Diskurs zur heterogenitätssensiblen Wahrnehmung lehrt 
dabei mindestens zweierlei: 

 
a) Die Rückführung von bestimmten Phänomenen auf das Merkmal ‚Religion‘ bzw. ‚Kon-

fession‘ sollte sorgsam überprüft werden, weil andere Heterogenitätsmerkmale, nicht 
zuletzt machtbezogene, oftmals relevanter sind. Am Beispiel Konfession: Es ist vermut-
lich aussagekräftiger, die wertkonservative Haltung eines Schülers mit seiner Sozialisa-
tion in einem bestimmten Milieu zu erklären als mit seinem Katholisch-Sein, auch 
wenn sich Überlagerungen von wertkonservativen Milieus mit einer bestimmten Form 
des Katholizismus finden lassen. 

b) Die pädagogisch gut gemeinte Differenzierung von Lehr-Lern-Arrangements nach den 
genannten Heterogenitätsaspekten steht immer in Gefahr, diese durch die dabei ent-
stehende Hervorhebung zu verstärken. Dieses Phänomen wird als Reifizierung bezeich-
net.22 Am Beispiel Konfession: Werden Schüler:innen aufgrund ihrer konfessionellen 
Zugehörigkeit im Religionsunterricht besonders hervorgehoben, um dieser Perspektive 
mehr Raum zu geben, werden sie in dieser Besonderheit auch besonders kenntlich ge-
macht. Das muss nicht zwangsläufig mit Abwertungen einhergehen. Insbesondere in 
konfessionellen Minoritäts-/Majoritätskonstellationen, bei denen von starken Normali-
tätsvorstellungen ausgegangen werden kann, ist diese Gefahr aber durchaus gegeben. 

 
Sind Lehrkräften diese problematischen Aspekte bewusst, können sie gezielt damit umge-
hen und Differenzmarkierungen z. B. nur dann in den Vordergrund rücken, wenn sie be-
sonders bearbeitungsbedürftig sind. Hilfreich erscheinen diesbezüglich die Denkfiguren 
Dramatisierung und Entdramatisierung, die sich hinsichtlich der Kategorien Gender23 

 
21 Vgl. Bernhard Grümme, Aufgeklärte Heterogenität als Ansatz einer Heterogenitätssensiblen Religionsdidaktik, 
in: ders.; Manfred Pirner (Hg.), Religionsunterricht weiterdenken. Innovative Ansätze für eine zukunftsfähige 
Religionsdidaktik, Stuttgart 2023, 116–129, 118. 
22 Vgl. Bernhard Grümme, Plädoyer für eine Neubestimmung der Religionspädagogik, in: Religionspädagogische 
Beiträge 79 (2018) 5–14, hier 10 f. 
23 Hannelore Faulstich-Wieland, Umgang mit Heterogenität und Differenz, in: Sarah Huch; Martin Lücke (Hg.), 
Sexuelle Vielfalt im Handlungsfeld Schule, Bielefeld 2015, 49–67, hier 59. 



 Konstantin Lindner, Stefanie Lorenzen, Mirjam Schambeck sf & Ulrike Witten 52 

oder Religionen24 finden und die auf die Differenzmarkierung ‚Konfession‘ übertragen 
werden könnten: Sie sollte nur dann ‚dramatisiert‘, also in den Vordergrund gerückt wer-
den, wenn sie sich aus Perspektive der Schüler:innen als relevant erweist bzw. wenn ihre 
kritische Bearbeitung religionspädagogisch notwendig ist, um Schüler:innen in ihrer reli-
giös-weltanschaulichen Orientierungsfähigkeit zu stärken. 

In Bezug auf den Lerngegenstand ‚Heilige‘ stellt sich also die Frage, ob und inwiefern 
hier aus Schüler:innenperspektive konfessionelle Differenzmarkierungen dramatisiert 
oder entdramatisiert werden sollten. 

3.2 Die Frage nach der lebensweltlichen Relevanz von Konfession aus Schüler:innenperspek-
tive – ein Kriterium zur didaktischen Perspektivierung konfessionell-kooperativer Themen 

Angesichts der religionsdemographischen Entwicklungen lässt sich fragen, inwiefern die 
Heterogenitätsdimension Konfession für Schüler:innen überhaupt eine relevante Katego-
rie darstellt – und damit: inwiefern sie aus Schüler:innenperspektive überhaupt ‚dramati-
siert‘ werden sollte. Die Antwort darauf wird differenziert ausfallen: Hierbei sind sicher das 
Alter und dementsprechende entwicklungspsychologische Aspekte zu berücksichtigen. Ein 
Verständnis für die Kategorie Konfession entwickelt sich erst allmählich und kann für ein 
Grundschulkind der ersten Klasse nicht im selben Maße veranschlagt werden wie für eine 
Schülerin an der berufsbildenden Schule.25 

Aus sozialisationstheoretischer Perspektive ist von Belang, wie sich gesellschaftliche Ent-
konfessionalisierungsprozesse im Rahmen von Säkularisierung und religiöser Individuali-
sierung in den Lerngruppen niederschlagen. Einerseits ist davon auszugehen, dass Religi-
onsdistanz mit weniger Bewusstsein für konfessionelle Differenzierungen einhergeht; 
andererseits dürften regionale Minoritäts-Majoritätskonstellationen der Konfessionen hier 
ebenfalls eine Rolle spielen. Gleichzeitig ist damit zu rechnen, dass Kinder und Jugendliche 
im Rahmen von Pluralisierungs- und Globalisierungseffekten nicht nur mit der traditio-
nellen Zweiheit von ‚evangelisch‘ und ‚katholisch‘ in Kontakt kommen, sondern auch an-
deren christlichen Denominationen begegnen.  

3.3 Didaktische Relevanzkonstruktionen aus religionskultureller Perspektive – das Beispiel 
‚Heilige‘ im engeren Sinne 

Grundsätzlich ist also im konfessionell-kooperativen Religionsunterricht genauso wie in 
monokonfessionellen Settings zunächst einmal zu fragen, wo ‚Heilige‘ bzw. religionsbezo-
gene ‚Vorbilder‘ den Schüler:innen der jeweiligen Lerngruppe begegnen und inwiefern sie 
ggf. Relevanz besitzen. Diese Klärungen helfen dann bei der notwendigen didaktischen 
Auswahl konkreter Lerngegenstände26 und bei der Frage, inwiefern Konfessionsspezifika 

 
24 Janosch Freuding, Fremdheitserfahrungen und Othering. Ordnungen des „Eigenen“ und „Fremden“ in inter-
religiöser Bildung, Bielefeld 2022, 387. 
25 Henrik Simojoki; Werner H. Ritter, Evangelisch – katholisch: Mit Kindern konfessionelle Identität und Diffe-
renz erschließen, in: Georg Hilger u. a. (Hg.), Religionsdidaktik Grundschule, München 2014, 293–305, hier 294–
296. 
26 Vgl. Kap. 4. 



Konfessionell-kooperativ unterrichten  53 

hervorgehoben werden sollten: Wo könnten Schüler:innen ‚Heiligen‘ begegnen und welche 
Relevanz könnte das Thema für sie entwickeln? 

Geht man zunächst von einem engen Heiligen-Begriff aus, der sich auf heiliggesprochene 
Personen bezieht, dann kommen vor allem religionskulturell geprägte Settings in den Blick: 
Heilige begegnen in Form von Statuen in so manchen (katholisch geprägten) Ortsbildern, 
in Kirchengebäuden und in Museen, als Teil von Kirchennamen, als Namensgebende von 
Kirchweih- und Patronatsfesten oder populären Gedenktagen wie Nikolaus und St. Mar-
tin.27 Vielleicht ist manchen Kindern und Jugendlichen auch bewusst, dass ihr Name auf 
Heilige zurückgeführt werden kann. Nicht zu vergessen sind popkulturelle Transferbewe-
gungen: So gewinnt beispielsweise seit einigen Jahren das vorweihnachtliche Fest der Hl. 
Lucia von Syrakus hierzulande an Beliebtheit, was u. a. auf den Einfluss des schwedischen 
Möbelkonzerns IKEA zurückzuführen ist. 

Aus dieser didaktischen Perspektive, die vor allem die für die Lerngruppe relevanten re-
gionalen und überregionalen, hoch- und popkulturellen Bezüge heranzieht, um davon aus-
gehend die Hintergründe der Heiligenviten zu entdecken, ergeben sich produktive 
Lernchancen, die primär auf religionskulturelle und -geschichtliche Deutungskompetenz zie-
len, ggf. aber auch eine ethische Stoßrichtung entwickeln, z. B. durch die kritische Analyse 
religionsbezogener Werbestrategien. 

3.4 Didaktische Relevanzkonstruktionen aus ethischer Perspektive – das Beispiel ‚Heilige‘ 
im weiteren Sinne 

Das ‚Heiligen‘-Thema kann auch weiter gefasst und unter dem Begriff ‚Vorbilder‘ bzw. der 
Perspektive des biografischen Lernens behandelt werden:28 Dann kann es sowohl allgemein 
um die Rolle von Identifikationsfiguren im Leben von Kindern und Jugendlichen gehen, 
religionsspezifisch aber vor allem um Personen, bei denen ein Zusammenhang zwischen 
ihrem Glauben und ihrem solidarischen Handeln in konstruktiver und für die Schüler:in-
nen ansprechender Weise sichtbar wird. Aus dieser Perspektive weitet sich das Tableau 
möglicher Relevanzen beträchtlich, denn in Frage kommen dann sowohl Stars aus der Pop-
kultur als auch ‚Local Heroes‘ aus dem Nahbereich.29 Inwiefern hier konfessionelle Spezi-
fika als Handlungsmotivation deutlich werden, dürfte individuell sehr unterschiedlich sein. 
Es ist aber damit zu rechnen, dass es oftmals als ‚christlich‘ deklarierte Grundüberzeugun-
gen sind, die eine Rolle spielen. 

Entscheidend ist, dass eine Thematisierung von Heiligen im Kontext der ‚Vorbild-The-
matik‘ bzw. im Sinne des biografischen Lernens eine ethische Zielrichtung besitzt, die beide 
Konfessionen teilen und die deshalb kaum konfessionelle Differenzen nach sich zieht. 
Sankt Martin, Nikolaus, Elisabeth von Thüringen, Franz von Assisi, Mutter Teresa, Sophie 
Scholl oder die Sternsinger-Kinder aus der Nachbarschaft – sie alle werden im Religions-
unterricht beider Konfessionen als ‚Vorbilder‘ thematisiert, weil ihr Handeln als moralisch 

 
27 Vgl. Ulrike Witten, Art. Heilige, in: WiReLex 2 (2016), doi: https://doi.org/10.23768/wirelex.Heilige.100154  
28 Vgl. Konstantin Lindner, Biografisches Lernen – Kleine Leute und große Gestalten, in: Georg Hilger u. a. (Hg.), 
Religionsdidaktik Grundschule, München 2018, 281–291. 
29 Vgl. Hans Mendl, Modelle – Vorbilder – Leitfiguren. Lernen an außergewöhnlichen Biografien, Stuttgart 2015, 
31. 

https://doi.org/10.23768/wirelex.Heilige.100154


 Konstantin Lindner, Stefanie Lorenzen, Mirjam Schambeck sf & Ulrike Witten 54 

orientierungswürdig gilt, unabhängig davon, ob ihre christlichen Hintergründe evange-
lisch oder katholisch eingeordnet werden. Was hier didaktisch interessiert, ist die Eignung 
der Personen als Identifikationsfiguren für Schüler:innen sowie die Eingängigkeit ihres ge-
sellschaftlichen Engagements. Hinsichtlich der bereits angeführten Heterogenitätskatego-
rien bietet es sich an, die Auswahl dieser Biografien auch an Gender, Dis/Abilty, sozialem 
Milieu etc. zu orientieren – je nachdem, welcher Aspekt für die Lerngruppe gerade Bedeu-
tung besitzen könnte. 

Selbstverständlich gehört es auch zum biografischen Lernen, dass die Schüler:innen sich 
mit der Gebrochenheit menschlicher Biografien auseinandersetzen und daher auch die 
‚dunklen‘ Seiten der ausgewählten Lebensausschnitte nicht ausgespart werden. 

3.5 Didaktische Relevanzkonstruktionen aus ekklesiologischer Perspektive – das Beispiel 
‚Heilige als Repräsentant:innen christlicher Gemeinschaft‘ 

Ändert man die didaktische Perspektive, können konfessionelle Differenzen stärker in den 
Vordergrund treten. Deutlich wird dies u. a. am bayerischen LehrplanPLUS für die Grund-
schule.30 Während ‚Heilige‘ unter der Überschrift ‚Legenden / Biographien in christlicher 
Tradition‘ im evangelischen Lernbereich 10 ‚Mit anderen gut zusammenleben‘ platziert 
sind und damit eine ethische Perspektive impliziert ist, findet es sich im katholischen Pen-
dant im Lernbereich 8 unter ‚In der Gemeinde leben – zur katholischen Kirche gehören‘. 
Letztgenannte didaktische Perspektive betrifft also primär den Bereich der Ekklesiologie, 
was freilich ethische Implikationen mitbeinhaltet. Die zentrale Frage ist nun aber, ob das 
Thema unter dieser Perspektive dieselbe Relevanz für Schüler:innen entwickeln kann, wie 
dies für die ethische Perspektive deutlich gemacht wurde. 

Entscheidend wird sein, inwiefern es im konfessionell-kooperativen Religionsunterricht 
gelingt, den mit dem ekklesiologischen Vorzeichen verbundenen Gemeinschaftsaspekt, 
vor allem die damit verknüpfte Vorstellung von Kirche als communio sanctorum, so zu 
transportieren, dass sie für Schüler:innen greifbar wird – zunächst einmal ohne konfessi-
onsspezifische Zuspitzungen. Heilige, aber auch sonstige christliche Vorbildfiguren, wer-
den aus dieser Perspektive nicht ‚nur‘ zu Beispielen religiös motivierten gesellschaftlichen 
Engagements; sie zeigen außerdem, was die Zugehörigkeit zur christlichen Gemeinschaft 
idealerweise impliziert: Versprechen, aber auch Erwartungshaltung. Aus theologisch-dog-
matischer Perspektive mag gerade an dieser Stelle eine entscheidende konfessionsspezifi-
sche Differenz im evangelischen, katholischen und orthodoxen Kirchenverständnis sicht-
bar werden.31 Aus Sicht der Schüler:innen dürfte dies jedoch zunächst nicht so relevant 
sein. Vielmehr geht es erst einmal darum, überhaupt nachzuvollziehen, dass traditionelle 
und moderne Heilige sowohl Versprechen als auch Erwartungen formulieren, was es heißt, 
Gemeinde Jesu zu sein. Insofern wäre es zunächst produktiv, den mit dem ‚Heiligenhan-
deln‘ verbundenen Gemeinschaftsaspekt auf verschiedenen Ebenen herauszuarbeiten: Was 

 
30 Vgl. Staatsinstitut für Schulqualität und Bildungsforschung München, Fachlehrplan Evangelische Religionslehre 
1/2, in: LehrplanPLUS. https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/1/evangelische-religions-
lehre [25.11.2024]; Dass., Fachlehrplan Katholische Religionslehre 1/2, in: LehrplanPLUS. https://www.lehrplan-
plus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/1/katholische-religionslehre [25.11.2024]. 
31 Vgl. Kap. 4. 

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/1/evangelische-religionslehre
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/1/evangelische-religionslehre
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/1/katholische-religionslehre
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/1/katholische-religionslehre


Konfessionell-kooperativ unterrichten  55 

sagt das Handeln von Hans und Sophie Scholl über das Gruppenverständnis der Weißen 
Rose aus und spielt ihr Christ:insein dafür eine Rolle? Was zeigt das Handeln von Franz 
und Klara von Assisi über ihre Vorstellungen von Gemeinschaft und von Kirche? Wie wäre 
es wohl gewesen, sich ihnen anzuschließen? Welche gemeinsamen Highlights, welche 
Schutz- und Trosterfahrungen, welche Krisen hat es wohl im Zusammenleben gegeben? 
Welchen Anteil hatte die Gemeinschaft vielleicht auch am ‚Heilig-Sein‘ dieser Personen? 
Unter Umständen kann dieser gemeinschaftsorientierte Blick ganz neue Aspekte an den 
altvertrauten Heiligen freilegen und zeigen, dass moralische Heldentaten oftmals auf hin-
tergründigen Gemeinschaftsdynamiken beruhen. In einem zweiten Schritt wäre dann ggf. – 
je nach Altersstufe sicherlich unterschiedlich – zu überlegen, was diese Gemeinschaftsdy-
namiken eigentlich mit der christlichen ekklesia, vielleicht auch mit evangelischem, katho-
lischem oder orthodoxem Kirchenverständnis (auch vor dem Hintergrund des gemeinsam 
Christlichen), zu tun haben. 

Insgesamt zeigt sich: Aus einer konsequenten Schüler:innenorientierung können didak-
tische Perspektiven gewonnen werden, die konfessionelle Engführungen aufbrechen, ohne 
die konfessionelle Verortung der Lerngegenstände aufzugeben. 

4. Was ist an den Heiligen dran? Zur Lerngegenstandsklärung ausge-
hend vom gemeinsamen Christlichen als hermeneutischem Horizont 

Einen gewichtigen Aspekt der konfessionssensiblen Gestaltung von Religionsunterricht 
markiert die Lerngegenstandsklärung. Wenn klar ist, dass vom gemeinsamen Christli-
chen32 ausgehend dessen Aktualisierung in den Besonderheiten der Konfessionen in den 
Blick kommt, müssen entsprechende theologische Vergewisserungen angestellt werden. In 
Bezug auf das im vorliegenden Beitrag aufgeworfene Beispiel interessiert deshalb zunächst, 
was die Menschen in ihren Gottesgeschichten mit den Heiligen aussagen wollten; systema-
tisch-theologisch formuliert: Was mit den Heiligen theologisch ausgesagt werden soll und 
welche (Glaubens-)Erfahrungen in diesen theologischen Aussagen aufgehoben sind und 
dechiffriert werden müssen. Historisch und quer durch die Geschichte des Christentums 
werden mit den Heiligen unterschiedliche Absichten verbunden, die z. T. heute noch wirk-
sam sind oder auch durch (neuere) theologische Entwicklungen korrigiert wurden. Eine 
biblische wie historische Perspektivierung hilft, Charakteristika herauszuarbeiten und zu 
verstehen, wie sich das gemeinsame Christliche in konfessionellen Prägungen kontextuali-
siert hat und was davon noch heute Menschen angeht. Dabei mag vielleicht überraschen, 
dass dem Phänomen ‚Heilige‘, zumindest wenn es theologisch ‚sauber‘ verhandelt wird, 
nicht so viel Trennendes zukommt, wie oft vermutet wird.  

 
32 Vgl. Mirjam Schambeck, Der Orthodoxe Religionsunterricht – Vom Potenzial konfessionell-kooperativer For-
mate und dem Entwurf einer ökumenischen Didaktik, in: Yauheniya Danilovich; Marina Kiroudi (Hg.), Ortho-
doxe religiöse Bildung in der Diaspora, Paderborn 2024 (im Erscheinen); Schambeck; Simojoki, Das „Christliche“ 
(wie Anm. 2); Schambeck, Orientierungen (wie Anm. 5). 



 Konstantin Lindner, Stefanie Lorenzen, Mirjam Schambeck sf & Ulrike Witten 56 

4.1 Biblische und historische Vergewisserungen – Was an den Heiligen interessiert(e) 

4.1.1 Wir alle sind Heilige – Erinnerungen aus den Paulusbriefen 

In den Paulusbriefen erfolgt immer wieder die Anrede der Gemeinden als Heilige: „An alle 
in Rom, die von Gott geliebt sind, die berufenen Heiligen“ (Röm 1,7); „an die Geheiligten 
in Christus Jesus, berufen als Heilige […]“ (1 Kor 1,2); „an alle Heiligen in ganz Achaia“ (2 
Kor 1,1) u. v. a. Damit erinnert Paulus, dass alle in der Taufe zutiefst und bedingungslos zu 
Gott gehören. Es gibt keine Begrenzung des Zugangs zu Gott mehr, weder durch den Kult, 
noch durch die Ethnie und Kultur, noch aufgrund des Geschlechts, noch weil jemand 
Sklave oder Freier ist (vgl. Gal 3,27–29). Christ:insein ist universalisiert.  
 Diese Erinnerung steht allen, dann auch systematisch-theologischen Ausführungen zum 
Verständnis von Heiligen voran. Wenn also im Religionsunterricht, in Liturgie oder Theo-
logie über Heilige gesprochen wird, dann meint dies nichts anderes als sich zu vergegen-
wärtigen, dass alle Menschen etwas von Gott zeigen, ja, dass Gott in ihnen auffindbar ist 
und jede:r damit heilig ist. 

4.1.2 Heilige als Vorbilder mit Orientierungswissen – ein Erbe der Kirche der Antike 

In den ersten christlichen Jahrhunderten, als das Christentum noch nicht in den Rang eines 
gleichwertigen Kultes und dann einer Staatsreligion gekommen war, gab es unterschiedli-
che Verfolgungswellen und Massaker an Christ:innen: Zur Zeit Neros, Domitians, im 
Laufe des 2. und 3. Jh. in Form regional begrenzter und von unten betriebener Pogrome 
und v. a. unter Decius und Diokletian. Es gab zuhauf Menschen, die ermordet wurden, weil 
sie Christ:innen waren. Oftmals waren diese nicht getauft, sondern wurden deshalb brutal 
verfolgt, weil sie den Willen hatten, als Christ:innen zu leben. Dies führte theologisch zum 
einen dazu, auch die sog. Blutstaufe als eine Möglichkeit zu erklären, zum Christentum zu 
gehören. Zum anderen waren die Märtyrer:innen wichtige Vorbilder für andere Christ:in-
nen. Sie zeigten, dass es möglich ist und mit dem Himmel belohnt wird (vgl. Mt 10,21 f. 
par; Mk 13,9–13 par; Lk 21,12–19), wenn man nicht vom Glauben abfällt und bis zum Äu-
ßersten getrieben wird.33 Das eigene Leben ist weniger bedeutsam als der versprochene 
Lohn im Himmel. So herausfordernd diese Aussage damals wie heute war und ist, so ist 
diese Konnotation der Heiligen als Vorbilder bis in die Gegenwart ein wichtiger Aspekt 
geblieben.34 

Neben den Märtyrer:innen entwickelte sich über die Wanderprediger:innen die Lebens-
form der Asket:innen. Diese wurden v. a. in Gestalt der Wüstenmütter und -väter in Ägyp-
ten und Syrien bekannt. Sie überzeugten durch ihren kargen, bis zum Äußersten gehenden 
Lebensstil vom Ernst und der Radikalität des Christentums und wurden zu angesehenen 
Ratgeber:innen für viele Menschen.  

 
33 Auch wenn historisch klar ist, dass es mehr sog. ‚Abgefallene‘ als Märtyrer gab; vgl. Norbert Brox, Kirchenge-
schichte des Altertums, Düsseldorf ²1986, 53. 
34 Vgl. Sabine Pemsel-Maier, Konfessionen gewinnen Gestalt: Liturgie – Kirchenraum – Heilige – Maria, in: Mi-
chael Kappes u. a. (Hg.), Basiswissen Ökumene. Bd. 1, Leipzig 2017, 227–249, hier 239 f. 



Konfessionell-kooperativ unterrichten  57 

Auch dieser Aspekt, dass heilige Frauen und Männer wegen ihres Lebensstils als Vorbil-
der dienten und weil sie als weise und kluge Leute selbst den Armen zur Seite standen, trug 
dazu bei, dass sie zu gesuchten Persönlichkeiten wurden. Martin von Tours ist insofern der 
erste verehrte Heilige, der nicht das Martyrium erlitt. Und er ist einer, der auch in den 
Kirchen der Reformation bis heute hoch angesehen ist. Es war u. a. dieser Wunsch nach 
Unterstützung in allen möglichen Lebenslagen, der schließlich über den Tod der Asket:in-
nen und von den Menschen geschätzten Frauen und Männer hinaus ging und sie zu ‚An-
gerufenen‘ im Himmel werden ließ. In diese Zeit fallen auch die Ursprünge kirchlicher 
Verfahren, Kriterien zu entwickeln, ab wann jemand als Heilige:r gelten kann.35 Der neu-
testamentliche Gedanke, dass alle Christ:innen Heilige sind, trat von da an zunehmend in 
den Hintergrund. 

4.1.3 Heilige als Vermittlungsfiguren – vom kontextuell zu verstehenden und kontextuell zu 
korrigierenden Erbe des Mittelalters 

Gerade dieser Aspekt, Ratgeber:in, Unterstützer:in, Beistand zu sein, wurde zum dominie-
renden Charakteristikum der Heiligenverehrung im Mittelalter. Dies sogar noch mit einer 
wichtigen, wenn auch nicht unproblematischen Zuspitzung, dass sie mehr und mehr zu 
den ‚Heilsvermittler:innen‘ schlechthin avancierten. Wie kam es dazu? 

Im mittelalterlichen Feudalsystem waren Menschen gewohnt, nicht unmittelbar Zugang 
zu den Herrschenden zu haben, sondern auf Vermittlungsfiguren angewiesen zu sein. Die-
sen fiel die Aufgabe zu, von unten nach oben und umgekehrt Nachrichten, Gunsterweise 
oder auch Sanktionen weiterzuleiten. Kein Wunder, dass Menschen viel dafür taten, sich 
diese Vermittlungsfiguren gewogen zu machen, am besten, sie als Fürsprecher:innen für 
sich zu gewinnen. Spätestens hier, vermutlich aber schon bei den Asket:innen der Alten 
Kirche, begannen Tendenzen, das neutestamentliche Verständnis von ‚heilig‘ als Anrede 
für alle Christ:innen moralisch und dann zunehmend asketisch-leibfeindlich auszulegen. 

Die sozio-kulturell geprägte Denkfigur der ‚Vermittler:innen und Fürsprecher:innen‘ 
wurde auf das Verständnis von Heiligen übertragen. In einer Zeit, in der der Abstand zwi-
schen Gott und den Menschen immer größer wurde und Gott in den Kirchenbauten und 
theologischen Schriften der Romanik v. a. als in den Himmeln thronender Weltenherr-
scher galt, füllten die Heiligen und hier allen voran, Maria, die Mutter Jesu, sozusagen die 
(Barmherzigkeits-)Lücke zwischen Erde und Himmel und wurden zum gesuchten Bei-
stand.  

So menschlich nachvollziehbar diese Charakterisierung der Heiligen ist, so theologisch 
gefährlich war sie zugleich. Darauf machten Martin Luther und die Reformator:innen auf-
merksam. Nicht mehr der Gott und Vater Jesu, der als Abba anrufbar ist, sondern der 
strenge Feudalherrscher war an die Stelle Gottes gerückt. Nicht mehr ‚Gott allein‘ und 
‚Christus allein‘ waren die Heilsgeber; die damalige Theologie und Praxis rückten vielmehr 

 
35 Erst ein Dekret Gregors IX. im Jahr 1234 reklamierte dieses Recht allein für den Papst. 



 Konstantin Lindner, Stefanie Lorenzen, Mirjam Schambeck sf & Ulrike Witten 58 

auch die Heiligen in diese Nähe. Das aber rief zurecht den Widerstand der Reformator:in-
nen auf den Plan.36 Die Mitte des christlichen Glaubens – dass sich nämlich Gott den Men-
schen unmittelbar und direkt zuwendet, jede und jeden Einzelne:n beim Namen kennt und 
liebt – stand in Gefahr, ausgehöhlt zu werden. Es braucht keine Vermittler:innen, um zu 
Gott Zugang zu bekommen. Nicht einmal die Kirche – wie das später die Neuscholastik 
wieder versuchen wird – ist das Heil. Sie ist nicht mehr und nicht weniger als Werkzeug 
(„instrumentum salutis“, Lumen Gentium 1) und nicht Gott selbst und was er mit dem 
Menschen und der Schöpfung vorhat. 

Wenn also Praxen der Volksfrömmigkeit oder auch liturgische Texte noch heute Heilige 
als Vermittler:innen anrufen, dann muss klar sein, woher dies kontextuell kommt; und es 
muss klar sein, dass dies keine theologische Aussage ist, die dem gegenwärtigen katholischen 
Verständnis von Heiligen entspricht.37 Mit anderen Worten sind diese künstlerischen wie 
sprachlichen Bilder (s. die Vielzahl von Mariendarstellungen in Hochaltarbildern) theolo-
gisch zu korrigieren.  

Davon theologisch zu unterscheiden ist, wenn die Heiligen in der katholischen und or-
thodoxen Tradition zur Fürbitte angerufen werden (obwohl dies leicht verwechselbar ist 
mit der zuvor beschriebenen Vermittlungsfunktion). Die Heiligen sind hier keine „Kon-
kurrenz zu Gottes Wirken“38. Sie werden vielmehr in der Gemeinschaft aller Glaubenden 
verortet – und eben nicht im Zwischenbereich von Gott und Mensch; sie werden, so das 
semantische Bild der Fürsprache, als Stimmen verstanden, den Chor der Bittenden zu ver-
stärken. 

4.1.4 Heilige in ihrer Transparenz auf Gott hin – Akzentuierungen der Neuzeit bis heute 

Auch wenn die (aus heutiger Sicht fälschliche) Charakterisierung von Heiligen als Vermitt-
lungsfiguren zwischen Gott und dem Menschen noch lange andauerte und in Stilen der 
Volksfrömmigkeit bis heute nicht nur in Europa, sondern im globalen Horizont zu finden 
ist, so brachte die Neuzeit eine Vielzahl von Heiligen hervor, die v. a. durch ihren Lebensstil 
Menschen überzeugten. Die Charakterisierung als Menschen, die ihr Christ:in-Sein beson-
ders radikal lebten, inspirierte zu allen Zeiten, eigene Lebenspraxen zu prüfen. Menschen 
galten als Heilige, weil sie große Werke getan hatten (Elisabeth von Thüringen, Karl Bor-
romäus), den Armen und Kranken geholfen (Vinzenz von Paul/Louise Marillac), sich für 
die Bildung von Mädchen (Angela von Merici, Mary Ward) und Jungen (Jesuiten) einge-
setzt oder große Orden gegründet hatten: Franz und Klara von Assisi, Dominikus, Teresa 
von Avila, Ignatius von Loyola u. v. a. mehr.  

Heilige machten so über ihr Leben deutlich, was Nachfolge Jesu meint und wie als 
Christ:in zu leben in den jeweiligen Kontexten und Zeiten denkbar ist. Oftmals waren es 
nicht die gesamten Lebensläufe, sondern ausgewählte Phasen (bei Franz von Assisi z. B. 

 
36 Vgl. Pemsel-Maier, Konfessionen gewinnen Gestalt (wie Anm. 34), 242. 
37 Vgl. Bilaterale Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Kirchenleitung der Vereinigten Evange-
lisch-Lutherischen Kirche Deutschlands, Communio Sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen, Frank-
furt am Main 2000. 
38 Pemsel-Maier, Konfessionen gewinnen Gestalt (wie Anm. 34), 241. 



Konfessionell-kooperativ unterrichten  59 

erst nach der Begegnung mit dem Aussätzigen ab 1209) oder besondere Gesten (Benedict 
Labré), die etwas davon ansichtig und spürbar machten, wie Gott ist.  

Diese Transparenz auf Gott hin, die Durchlässigkeit des eigenen Lebens auf den guten 
und sich den Menschen zuwendenden Gott, ist es nach wie vor, warum sich Menschen aller 
Zeiten und Regionen und quer durch die Konfessionen in diesem Sinne ‚besondere Men-
schen‘, Heilige eben, vor Augen stellen. In den Kirchen der Orthodoxie gewinnt dies über 
die Ikonen einen sinnenfälligen Eindruck und inspiriert u. a. zu der Frage, wer für wen 
heute Bild sein kann, an dem etwas von Gott ablesbar ist. 

4.2 Was in konfessionssensibler Hinsicht auffällt 

Vergewissert man sich dieser unterschiedlichen Charakterisierungen, was man unter Hei-
ligen versteht, wird für konfessionell-kooperative Lehr- und Lernprozesse, die vom ge-
meinsamen Christlichen als Erkenntnishorizont ausgehen, mindestens Folgendes in er-
kenntnistheoretischer Hinsicht deutlich. 

4.2.1 Die theologischen Aussagen und die darin aufgehobenen (Glaubens-)Erfahrungen in-
teressieren 

Geht man vom erkenntnistheoretischen Horizont der Konfessionssensiblität aus und sich-
tet ausgehend vom gemeinsamen Christlichen, was Heilige sind und bedeuten, steht an 
erster Stelle die Frage, was Theologie und Praxis des christlichen Glaubens mit den Heili-
gen sagen wollten. Damit steht weniger das enzyklopädische Wissen (welche Heilige gibt 
es? Attribute von Heiligen etc.) im Vordergrund, auch wenn der Unterrichtsprozess damit 
starten kann. Hinsichtlich der Gestaltung von konfessionell-kooperativem Religionsunter-
richt sollten vielmehr konfessionssensible Fragestellungen adressiert werden, die reflektie-
ren, was Heilige bedeuten, was durch sie ausgesagt wurde, was evtl. auch heute und in Le-
benswelten von Schüler:innen Relevanz39 gewinnen kann. Mit anderen Worten geht es 
darum, an Heiligen zu lernen, wie Menschen deuten, dass Gott wirkt, er sich ihnen zeigt 
und was er denen bedeutet, die ihr Leben auf ihn ausrichten. Wie dies unterrichtspraktisch 
eingeholt werden kann, ist dann eine weitere Frage. 

4.2.2 Vom gemeinsamen Christlichen her das Spezifische der Konfessionen thematisieren, 
und zwar in ihrer Verwiesenheit aufeinander 

Gelingt diese hier skizzierte Fragehaltung, dann kommen die Ausgestaltungsweisen der 
Heiligen, wie sie in den unterschiedlichen Konfessionen Gestalt gefunden haben, als be-
stimmte, auch unterschiedene Konkretionen zur Geltung. Diese Vielfalt wird durch die 
Festlegung auf das gemeinsame Christliche als erkenntnistheoretischen Dreh- und Angel-
punkt anders zugänglich als in einer Differenzhermeneutik.  

 
39 Vgl. oben Kap. 3. 



 Konstantin Lindner, Stefanie Lorenzen, Mirjam Schambeck sf & Ulrike Witten 60 

Die Konfessionen werden beim gemeinsamen Christlichen nämlich als unvertretbare 
Gaben sichtbar,40 die auf bestimmte Weise und in bestimmten kulturell-kontextuellen Sti-
len den theologisch-existentiellen Aussagegehalt des Phänomens ‚Heilige‘ zum Ausdruck 
bringen. Dann zeigen die einen Heiligen diesen Schatz, andere jenen. Und erst, wenn alle 
ihre Gaben zusammenlegen, wird deutlich, was ‚Heilige‘ im Christentum ausmachen kön-
nen. 

5. Fazit  

Die im vorliegenden Beitrag vorgestellten Überlegungen sind Voraussetzungen für die Pla-
nung konkreter Unterrichtsschritte durch die Religionslehrkräfte: Kontextsensibilität in 
Bezug auf den konfessionell-kooperativen Religionsunterricht am Lernort Schule (1.), Re-
flexion über das eigene implizite Wissen (2.), konfessionssensible Lebensweltorientierung 
in Bezug auf die Schüler:innen (3.), Lerngegenstandsklärung in Bezug auf die Orientierung 
des Themas/Inhalts vom gemeinsamen Christlichen her (4.). Diese Vergewisserungsebe-
nen müssen im Planungsprozess zusammengelesen werden und sind schließlich mit der 
Auswahl konkreter Lernwege zu koppeln.  

In letztgenannter Hinsicht bieten sich bezüglich des Beispiels Heilige insbesondere fol-
gende didaktische Inszenierungsformate an: Recherchen zu Namen‚-spatronen‘ – u. a. 
Schulnamen (vgl. Martinsschule, Elisabethenschule …); Erzählen von Legenden und (Hei-
ligen-)Viten; Analyse von Heiligendarstellungen oder Ikonen; Interviews mit Gläubigen 
zur Bedeutung von Heiligen; Analyse von Gebeten oder liturgischen Formen (z. B. kath. 
Heiligenlitanei); Recherchen zu regionalen Praktiken und konfessionsübergreifenden Aus-
gestaltungsweisen von Martinsfeiern, Perchtfiguren oder Heiligenfesten. 

Die vorgestellten Leitlinien einer konfessionssensiblen Didaktik konfessionell-koopera-
tiven Religionsunterrichts stellen zentrale Orientierungsmarken dar. Es ist jedoch nicht zu 
verschweigen, dass sie sich in der konkreten Umsetzung als anspruchsvoll und komplex 
erweisen.  

Religionslehrkräfte sind daher in ihren Professionalisierungsprozessen in allen Phasen 
der Lehrkräftebildung zu unterstützen. Dazu gehört, dass sie sich selbst konfessionssensibel 
bilden können, beispielsweise im Studium in konfessionell-kooperativen Lehrveranstal-
tungen. Auch in der zweiten und dritten Phase sind entsprechende Angebote zu imple-
mentieren, wobei im Idealfall sowohl Seminarlehrkräfte oder Fortbildner:innen als auch 
die Teilnehmenden in konfessionell-kooperativen Teams zusammenarbeiten. Wichtig ist 
dabei, dass nicht nur Religionsdidaktik, sondern auch die Fachwissenschaften eingebun-
den werden, um Lehrkräfte zu befähigen, die Lerngegenstände konfessionssensibel zu kar-
tografieren. 

Zudem braucht es Planungshilfen, die den Lehrkräften helfen, die Leitlinien umzusetzen. 
Eine Option kann dabei die Vernetzung von Lehrkräften über eine Online-Plattform sein, 
um Unterrichtsideen, damit verbundene Fragen und aktuelle Anliegen auszutauschen.  

 
40 Vgl. Schambeck, Orientierungen (wie Anm. 5). 



Konfessionell-kooperativ unterrichten  61 

Insgesamt bietet ein konfessionell-kooperativer Religionsunterricht und das dafür nötige 
Nachdenken und Realisieren einer konfessionssensiblen Didaktik große Chancen: Auf 
diese Weise erfolgt eine angemessene Repräsentation des Christentums in seiner gewach-
senen Pluralität und die Schüler:innen lernen ausgehend vom gemeinsam Christlichen, 
sich in einer von vielfältigen Christentümern geprägten Weltgesellschaft zu positionieren. 
Konfessionssensibilität kann so einen wichtigen Beitrag für den Umgang mit Heterogenität 
leisten.  

 
This article develops guidelines for the didactics of denominationally-cooperative RE 
based on an ecumenical hermeneutic focusing on shared Christian beliefs. To this end, 
it first presents lines of development and patterns of justification for denomination-
ally-cooperative RE in Bavaria, describes implicit knowledge as a prerequisite for de-
nominationally sensitive didactics, shows how subject orientation can be respected in 
a denominationally sensitive way and concludes with a clarification of the learning ob-
ject based on shared Christian beliefs. All steps are explained using the example of 
saints. 

 
 


