
MThZ 76 (2025) 62–73 

Ökumenische Theologie 
Gegenwärtige Perspektiven und Arbeitsfelder 

von Dorothea Sattler  

Die Ökumenische Theologie hat nicht erst heute viele Herausforderungen zu bestehen. 
Ihr ist ein beständiger Gegenwartsbezug zu eigen. Zugleich sind die ökumenischen Di-
aloge an Fragestellungen rückgebunden, die sich aus der Geschichte der Spaltungen 
ergeben haben. Der Beitrag thematisiert die hermeneutischen Grundlagen der Öku-
menischen Theologie, wird am Beispiel der Suche nach eucharistischer Gemeinschaft 
konkret und schließt mit Perspektiven im Blick auf die Zukunft. Die sich durchhal-
tende Option der Autorin ist es, die alle Menschen bewegenden existenziellen Fragen 
zum Ausgangsort der christlichen Ökumene zu wählen. Christgläubige verbindet in 
österlicher Hoffnung mehr, als sie jemals trennen könnte. 

1. Vorfragen 

1.1 Hinweise zur wahrgenommenen Komplexität der Herausforderungen 

Einander verstehen zu lernen, ist eine vertraute Grundübung in der ökumenischen Begeg-
nung von Menschen, die konfessionell voneinander unterschiedenen christlichen Gemein-
schaften angehören. Das Nachdenken darüber, in welchen Rahmenbedingungen dieser 
Prozess der Erkenntnis geschieht, welche Vorbelastungen dabei aufgrund erinnerter Ver-
wundungen gegeben sind, welche Interessen in welchen Zeiten vorherrschen, welche Me-
thoden als sinnvoll gelten und welche Ziele erreicht werden sollen, sind bei allen ökume-
nischen Geschehnissen die beständig präsenten Fragen im Hintergrund, deren Beachtung 
von bewusst handelnden Persönlichkeiten erwartet wird. Jede möglicherweise kontroverse 
Einzelfrage hat ihre Geschichte, um die zu wissen es erst erlaubt, eine Einschätzung der 
Relevanz der jeweiligen Thematik zu wagen. 

1.2 Heutige Rahmenbedingungen 

Ein junger Begriff in der Beschreibung der gegenwärtigen Situation ist die Rede von der 
„neuen ökumenischen Unübersichtlichkeit“1. Ökumene geschieht heute an nicht zu zäh-
lenden Orten in weltweiten Kontexten, in denen die Dringlichkeit der notwendig zu be-
sprechenden Themen und die angemessenen Methoden sehr unterschiedlich eingeschätzt 
werden: Die einen bringen in ökumenischer Verbundenheit alle bestehenden Kräfte ein, 
um beispielsweise Wasserquellen zu erschließen, Kranke zu pflegen und den Frieden zu 

 
1 Vgl. das Themenheft „Die neue ökumenische Unübersichtlichkeit“ in: ÖR 70/2 (2021). 



Ökumenische Theologie  63 

fördern; die anderen sitzen zum wiederholten Mal in neuer personeller Konstellation zu-
sammen und tauschen sich über die dem Ursprung entsprechende apostolische Gestalt der 
einen, heiligen Kirche Jesu Christi aus, der allein das Attribut ‚katholisch‘ zukommt. Die 
vier Attribute der Kirche – die im gemeinsamen nizäno-konstantinopolitanischen Glau-
bensbekenntnis (381 n. Chr.) beschriebenen notae ecclesiae – sind in ihrer Wechselwirkung 
der bleibende Bezugspunkt der Hermeneutik Ökumenischer Theologie: Die ‚eine‘ Kirche 
Jesu Christi ist angesichts ihrer ‚apostolischen‘ Sendung berufen, in der (lokal betrachtet) 
‚katholischen‘ Weite der ‚heiligen‘ Existenz Gottes zu wirken, der in Jesus Christus Mensch 
geworden ist und im Heiligen Geist zu allen Zeiten gegenwärtig bleibt. Das Verhältnis zwi-
schen der einen göttlichen Wirklichkeit und den von Menschen gestalteten, vielfältigen 
Weisen seiner Bezeugung zu bestimmen, ist der ökumenischen Hermeneutik für immer 
aufgetragen. 

1.3 Historische Aspekte 

Jede Spaltung von Kirchen hinterlässt eine Wunde. Jede Trennung der Wege mindert die 
Glaubwürdigkeit des Evangeliums Jesu Christi. Solche Aussagen über die Wirksamkeit von 
Ereignissen verbleiben nicht auf der Ebene der Deskription. Sie lassen einen Handlungs-
impuls im Blick auf anzuzielende Veränderungen oder künftige Vermeidungsstrukturen 
erkennen. In der Ökumene kundige Forscherinnen und Forscher stehen unter dem Ver-
dacht, Sachverhalte nicht nur auf der Grundlage von Quellenstudien zu beschreiben, viel-
mehr durch ihr Handeln auch etwas erreichen zu wollen. Ist dieser Teilbereich der Theo-
logie damit nicht außerhalb der Wissenschaft verortet? Ist es jedoch nicht so, dass jede 
Wissenschaft mit der Suche nach Erkenntnissen auch Interessen verbindet? 

Teile der Ökumenischen Theologie lassen sich ihrer Methodik gemäß als historisch ar-
beitende Konfessionskunde verstehen. Zu den Einsichten, die in der Neuzeit in philoso-
phischen Annäherungen an die Beschreibung von Wirklichkeiten gewonnen wurden, zählt 
die Erkenntnis, dass es keine unbestrittene objektive Geschichtsschreibung gibt. Erzählun-
gen von Ereignissen, die zu einer Eigengründung einer christlichen Gemeinschaft geführt 
haben, haben eine apologetische Tendenz: Die eigene Entscheidung wird nicht selten mit 
Hinweisen auf die zu beklagenden Kontexte, die andere verursacht haben, verteidigt. Spal-
tungen und Trennungen sind jedoch nicht nur von einem abgrenzenden Impuls bewegt: 
Das Ziel ist eine Erneuerung der einen Kirche auf dem Weg von Reformen. 

Im Anschluss an die geschehene Problemexposition im Blick auf hermeneutische Fragen 
in der Ökumenischen Theologie seien im Folgenden Positionen vorgestellt, die den Cha-
rakter von Vorentscheidungen vor jeder thematischen Orientierung haben (Teil 2). Sodann 
ist Auskunft über ausgewählte Themenbereiche zu geben, die in der gegenwärtigen öku-
menischen Theologie besondere Aufmerksamkeit finden (Teil 3). Der Beitrag schließt mit 
Überlegungen zu den Perspektiven der Ökumenischen Theologie auf Zukunft hin (Teil 4).  



 Dorothea Sattler 64 

2. Hermeneutische Positionen im Gespräch miteinander 

2.1 Vorüberlegungen in diachroner und synchroner Perspektive 

Wer sich im Blick auf Fragen der Ökumene in die Diskussion begibt, ist von Koordinaten 
abhängig, die jeweils zu Differenzierungen in hermeneutischer Perspektive veranlassen:  

In diachroner Hinsicht lässt sich die Geschichte der Ökumene nur mühsam schreiben: 
Jede Zeitsituation stellt vor neue Herausforderungen. In diesem Zusammenhang ist der 
Blick immer auch auf die gerade bestehenden weltpolitischen Verhältnisse zu richten: Wel-
ches Interesse hatten beispielsweise die herrschenden Persönlichkeiten an der Einheit der 
Christenheit im eigenen Regierungsbereich? Welche Wege zu konziliaren Begegnungen 
wurden erleichtert? Welche Sendschreiben wurden überbracht? In der ersten Zeit der 
christlichen Mission – anfangs verbunden mit Verfolgungen – haben andere Formen des 
Umgangs mit innerchristlichen Differenzen nahegelegen als später unter den Vorzeichen 
kaiserlich geschützter Vorherrschaft des einen christlichen Bekenntnisses. In den bereits 
im ersten Jahrtausend beginnenden kriegerischen Auseinandersetzungen zwischen dem 
Osten und dem Westen Europas galten die Waffen als adäquates Mittel in den Kontrover-
sen um Sachpositionen. Das Reisen wurde im Mittelalter etwas leichter, Universitäten wur-
den gegründet, der Buchdruck veränderte die Kommunikationsformen – zumindest ange-
deutet sei mit diesen wenigen Hinweisen, dass Fragen der ökumenischen Hermeneutik 
einen Zeitindex haben, bei dem nicht nur innertheologische Aspekte zu bedenken sind.  

In synchroner Hinsicht sind regionale Unterschiede und kulturelle Eigenarten zu beden-
ken. Die gegenwärtige Ökumenische Bewegung hat bei Überlegungen zur Hermeneutik 
weltweit alle Situationen im Blick zu behalten, die es gibt. Dabei sind nicht nur die sozialen 
Gegebenheiten in einem hohen Maße different, auch die Stellung der christlichen Religion 
variiert sehr stark. An einzelnen Orten gibt es noch immer die Situation der Verfolgung 
von Angehörigen des Christentums. An anderen Orten werden interreligiöse Projekte ver-
stärkt gefördert. Der Zugang zu Quellen der Bildung ist nicht in allen Kulturen für Frauen 
und Männer in gleicher Weise gewährleistet.  

Angesichts der hier nur anzudeutenden Vielgestalt der Lebensbedingungen weltweit, die 
auch auf in jüngerer Zeit verstärkt besprochene Vorgänge in der Geschichte der Kolonia-
lisierung zurückgehen, liegt es nahe, dezentral konzipierte Formen im ökumenischen Mit-
einander im Respekt vor den Eigenarten der Herausforderungen vor Ort zu favorisieren. 
In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, wer die Verantwortung für eine möglicher-
weise weltweit organisierte Kommunikation über Fragen der ökumenischen Hermeneutik 
trägt. Drei Organisationen sind auf Weltebene diesbezüglich tätig: (1) der 1948 in Amster-
dam gegründete ‚Ökumenische Rat der Kirchen‘ (ÖRK) bzw. ‚World Council of Churches‘ 
(WCC), in dem derzeit mehr als 352 Mitgliedskirchen aus mehr als 120 Ländern vorrangig 
aus reformatorischer und orthodoxer Tradition repräsentiert sind; (2) der ‚Päpstliche Rat 
zur Förderung der Einheit der Christen‘, der auf der Grundlage der ökumenischen Herme-
neutik des Zweiten Vatikanischen Konzils (1962–65) agiert; (3) das ‚Global Christian Fo-
rum‘, das seit Beginn des dritten Jahrtausends zu weltweiten Begegnungen der Christ:innen 
einlädt, an denen sich neben den Mitgliedskirchen des ÖRK auch die Römisch-katholische 
Kirche und die Pentekostalen Bewegungen weltweit beteiligen. 



Ökumenische Theologie  65 

2.2 Konzepte in der frühen Zeit der Ökumenischen Bewegung 

Angesichts der diachron wie synchron gegebenen Komplexität der Gemeinschaft der 
Christ:innen weltweit liegt es nahe, nicht nur nach einem Weg zu suchen, auf dem die Ein-
heit der Kirchen wiederhergestellt werden könnte. Als wegweisend für die weiteren Über-
legungen zur ökumenischen Hermeneutik hat es sich erwiesen, dass die Ökumenische Be-
wegung – für die seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert diese Begrifflichkeit gerechtfertigt 
ist, weil sie selbst ihre Rolle auf dem Weg zur Einheit der Kirchen reflektierte –, von Beginn 
an gleichberechtigt unterschiedliche Formen der institutionalisierten Ökumene vorsah. Als 
vorrangig – im Sinne von dringlicher – galten die Methoden, die das gemeinsame Ziel, die 
Evangelisierung der Welt, förderten: Zusammenarbeit bei der Koordinierung der missio-
narischen Tätigkeit sowie im Bereich der Förderung von christlicher Bildung und Erzie-
hung. Von der frühen Zeit der Ökumenischen Bewegung an gab es eine Unterscheidung 
zwischen Fragen der Praxis auf der einen Seite und der Lehre auf der anderen Seite. Die 
Wertschätzung der Handlungsebene galt als vorrangig: Wenn auch Kontroversen über 
Einzelthemen des Glaubens sowie der institutionellen Gestalt der Kirche Jesu Christi tren-
nen (‚Faith and Order‘, gegründet 1927 in Lausanne), so eint doch der gemeinsame Dienst 
bei der Verkündigung des Evangeliums sowie die Sorge für das Leben aller Geschöpfe (‚Life 
and Work‘, gegründet 1925 in Stockholm). 

Nicht immer sind es wissenschaftliche Erkenntnisse, die zu einer Veränderung im reflek-
tierten Urteil über Sachverhalte führen. Im 20. Jahrhundert haben in Europa die beiden 
Weltkriege zu einem Nachdenken über die bestehenden Gemeinsamkeiten im christlichen 
Bekenntnis geführt, an dem sich auch die Römisch-katholische Kirche beteiligt hat, obwohl 
sie sich der sich zu Beginn des 20. Jahrhunderts formierenden Ökumenischen Bewegung 
gegenüber grundsätzlich eher skeptisch zeigte: Begegnungen zwischen römisch-katholi-
schen Glaubensgeschwistern an den Kriegsfronten im Ersten Weltkrieg, der gemeinsame 
Einsatz für medizinische Erstversorgung beim Roten Kreuz, die Jugendbewegung YMCA, 
das Streben nach einer Erneuerung der Liturgie unter besonderer Achtsamkeit auf das spi-
rituelle Erleben in einer gläubigen Gemeinschaft und vor allem die über die Konfessionen 
hinweg verbindenden Erfahrungen im oft tödlichen Widerstand gegen die Machthaber im 
Nationalsozialismus haben in Europa die Wege dafür bereitet, dass sich seit dem 2. Vati-
kanischen Konzil die Römisch-katholische Kirche als Teil der Ökumenischen Bewegung 
versteht.  

2.3 Zwei Konzepte heute in (scheinbarer) Konkurrenz 

Es gibt heute unterschiedliche Ansätze, sich dem Ziel der ‚sichtbaren Einheit‘ der Kirchen 
anzunähern. Diese Formulierung des Ziels der Ökumenischen Bewegung ist nicht unbe-
stritten, sie bleibt jedoch bei aller Unbestimmtheit in der Konkretion der Leitgedanke, auf 
den sich die Kirchen in Europa 2001 in der ‚Charta Oecumenica‘2 verständigt haben; in der 

 
2 Vgl. Charta Oecumenica. Leitlinien für die wachsende Zusammenarbeit unter den Kirchen in Europa, Straßburg 
2001, in: https://ceceurope.org/charta-oecumenica [17.12.2024]. Gegenwärtig ist ein komplexer Prozess auf eu-
ropäischer Ebene im Gange, eine Aktualisierung der Charta Oecumenica zu erreichen. 



 Dorothea Sattler 66 

weltweiten Ökumene ist diese Zielsetzung bei der XI. Vollversammlung des ÖRK in Karls-
ruhe 20223 bekräftigt worden. Worin die ‚Sichtbarkeit‘ der Einheit der Kirchen besteht und 
wie sie erkannt werden kann, ist in den ökumenischen Dokumenten nicht näher bestimmt: 
Wird bereits im gemeinsamen Handeln auf ein gemeinsames sozial-gesellschaftliches Ziel 
hin die Einheit sichtbar oder bedarf es einer institutionell einheitlichen, kirchenamtlichen 
Autorität, um die Einheit in personaler Gestalt auf der Leitungsebene sichtbar werden zu 
lassen? 

(1) Wer der Auffassung ist, dass die anzustrebende Sichtbarkeit der Einheit der Kirchen 
auch die Ebene verbindlicher Formen amtlicher Leitung bei allen ekklesialen Grunddiens-
ten umfasst, bevorzugt den Weg theologischer Dialoge über alle Themenbereiche, die einer 
entsprechenden Vereinbarung noch im Wege stehen. Seit 1968 beteiligt sich auch die Rö-
misch-katholische Kirche an den Studienprogrammen von ‚Faith and Order‘. Diese auf in-
ternationaler Ebene in multilateraler Zusammenarbeit agierende Institution hat seit ihrer 
Gründung jene Themen bedacht, die auch gemäß der reformatorischen Tradition im Kon-
text der Kirchenlehre zu reflektieren sind: die Sakramente und die Dienste und Ämter in 
der Verkündigung des Evangeliums. Die in Peru, in Lima, erreichte Konvergenzerklärung 
über ‚Taufe, Eucharistie und Amt‘4 wird in vielen Konfessionsgemeinschaften als kostbares 
Gut gehütet. Unübersehbar ist, dass die Auswahl an Themen für Dialoge sich nach den 
erreichten Konvergenzen vor allem im Verständnis der Sakramente zunehmend auf Fragen 
der Ämterlehren konzentrierte; dabei trat die Forderung einer Bestimmung des Verhält-
nisses zwischen dem Grund der Kirche (Gottes Handeln in Christus Jesus) und der Gestalt 
der Kirche (in ihren amtlichen Strukturen) immer stärker in den Vordergrund. Weil man 
hier kaum weiterkam und die Positionen in ämtertheologischen Themenbereichen weiter-
hin unversöhnbar gegeneinander zu stehen schienen, stellte sich sogar der Ruf nach dem 
‚Ende der Dialog-Ökumene‘ oder nach der Favorisierung der ‚Ökumene der Profile‘ oder 
gar der ‚Ökumene der Gegensätze‘ ein. Diese Stimmen waren noch vor der letzten Jahrtau-
sendwende immer lauter geworden. 

Gleichwohl gibt es auch Gegenstimmen. Nicht wenige der lange schon in ökumenischen 
Gremien engagierten Theolog:innen betrachten die über Jahrzehnte in christlicher Ge-
meinschaft erreichten Erkenntnisse als eine Bereicherung nicht nur im Augenblick des Ge-
schehens. Viele der Ergebnisse sind dokumentiert und können von nachfolgenden Gene-
rationen nachgelesen werden.5 Bemühungen darum, in Form von ‚In Via-Erklärungen‘ die 
‚auf dem (bisherigen) Weg‘ bereits erreichten Konvergenzen zu bündeln, finden Anerken-
nung.6 In bilateralen Dialogen ist es möglich, sehr konkret Einzelfragen zu besprechen, die 

 
3 Vgl. Die Liebe Christi bewegt, versöhnt und eint die Welt. 11. Vollversammlung des Ökumenischen Rates der 
Kirchen, Karlsruhe, Deutschland, 31. August bis 8. September 2022, in: ÖR 71 (2022) H. 2. 
4 Vgl. Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklärung der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung 
des Ökumenischen Rates der Kirchen („Lima-Dokument“) 1982, in: Harding Meyer u. a. (Hg.), Dokumente 
wachsender Übereinstimmung, Bd. 1 (1931–1982), Paderborn – Frankfurt 1983, 545–585. 
5 Inzwischen liegen fünf Bände unter dem Titel ‚Dokumente wachsender Übereinstimmung‘ vor, in denen die auf 
nationaler und internationaler Ebene geführten Dialoge dokumentiert sind. 
6 Vgl. Walter Kasper, Die Früchte ernten. Grundlagen christlichen Glaubens im ökumenischen Dialog, Paderborn 
2011. 



Ökumenische Theologie  67 

einmal dazu führten, dass Kirchen gesonderte Wege gingen. Die in diesen Gesprächen be-
dachten theologischen Gehalte sind von bleibender Bedeutung, auch wenn ihre ausste-
hende Rezeption auf kirchenamtlicher Ebene nicht zu Vereinbarungen über eine erneute 
Kirchengemeinschaft führte. 

In jüngerer Zeit stehen Fragen der Ethik7 im Vordergrund der Beratungen; unter beson-
derer Berücksichtigung anthropologischer Aspekte: Ist die Unterscheidung der Rollen von 
Frauen und Männern bei der Berufung in die kirchlichen Leitungsdienste schöpfungstheo-
logisch begründet? Darf eine Segnung der Lebensform gleichgeschlechtlicher Paare sein? 
Bei der Suche nach Antworten zu diesen Fragestellungen sind Aspekte der theologischen 
Hermeneutik in hohem Maße zu berücksichtigen: Sprechen die von der Antwort auf die 
Fragen betroffenen Menschen mit oder bleibt es bei einer nur theoretischen Abwägung von 
Argumentationen in den biblischen Schriften und in der kirchlichen Tradition?  

(2) Eine gelebte Option in der Ökumene besteht in der hohen Wertschätzung vom Han-
deln im Rahmen gemeinsamer christlicher Überzeugungen. Bereits im ersten gedanklichen 
Zugang zu dieser Eigenart ökumenischer Hermeneutik wird ersichtlich: Trennscharf sind 
die Dialoge durch ein Votum für das Handeln nicht abzugrenzen. Auch Sprechen ist ein 
Handeln. Das Handeln will argumentativ begründet und gegen mögliche Widerstände ge-
gebenenfalls verteidigt werden. Dennoch lassen sich spezifische Kennzeichen einer hand-
lungsorientierten Ökumene bestimmen: Sie fragt nicht (mehr) nach den Gründen, die 
einstmals zu einer Kirchenspaltung geführt haben. Sie blickt in die Gegenwart in Achtsam-
keit auf dringliche Nöte und auch in die Zukunft mit dem Ziel, Strukturen fortgeführter 
ökumenischer Kooperation zu bilden. Sie ist oft angewiesen auf ehrenamtliches Engage-
ment und daher niedrigschwellig zugänglich für alle Menschen, die mitarbeiten. Sie kann 
an begrenzten Projekten orientiert weltweit dezentral konkret vor Ort planen, was Not lin-
dert; sie hat vorrangig existenzielle Herausforderungen im Blick – bezogen auf die Lebens-
fragen der Menschen, auf die das christliche Bekenntnis eine Antwort zu geben versucht. 

In vielen Bereichen der christlichen Gesellschaftslehre gibt es keinen Dissens in der Öku-
mene. Die Überwindung der Gewalt in allen Bereichen der Gesellschaft, die Suche nach 
einem gerechten Frieden, die Ächtung von Unrecht insbesondere den Marginalisierten ge-
genüber, das Eintreten für Geschlechtergerechtigkeit, die Sorge um die Bewahrung der Le-
bensgrundlagen in der gesamten Schöpfung – alle diese Anliegen verbinden die Kirchen 
weltweit in der Hoffnung auf die Wende jeder Not.  

Es ist auffällig, dass in der kategorialen Seelsorge die ökumenische Zusammenarbeit eine 
längere Tradition hat als auf der Ebene der lokalen Gemeinden. Wenn es um Leben und 
Tod geht, ist die Verbundenheit in der österlichen Hoffnung von höherer Bedeutung als 
der Streit über die Frage nach der angemessenen institutionellen Gestalt einer Kirche. Be-
reits am Ende des 19. Jahrhunderts begann beispielsweise eine ökumenische Zusammen-
arbeit in der Bahnhofsmission, die bis heute Bestand hat.8 In der Militärseelsorge sind die 
Erzählungen von Soldaten in Erinnerung, die an der Front unter Lebensgefahr ihre Not 

 
7 Dritte Bilaterale Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen 
Kirche Deutschlands (Hg.), Gott und die Würde des Menschen, Leipzig – Paderborn 2017. 
8 Bernd Lutz; Bruno Nikles; Dorothea Sattler (Hg.), Der Bahnhof. Ort gelebter Kirche, Ostfildern 2013. 



 Dorothea Sattler 68 

und ihre Hoffnung miteinander teilten. In den Kliniken, Hospizen und Gefängnissen ge-
schieht die Pastoral in ökumenischer und zunehmend auch in interreligiöser Kooperation. 
Kleiderkammern und Tafeln werden ökumenisch organisiert. Viele Orte vertrauter öku-
menischer Gemeinschaft ließen sich ergänzen. 

Nach meiner Überzeugung stehen Konzepte einer Dialog-Ökumene und einer Hand-
lungs-Ökumene nicht in Konkurrenz zueinander. An vielen Orten der Welt stellt sich die 
Frage, was dringlicher ist: gemeinsam handeln oder miteinander verhandeln? Nach meiner 
Einschätzung sind spirituelle Zugänge zur Ökumene dazu geeignet, die allen Glaubenden 
gebührende Wertschätzung zu schenken. Ob ökumenische Begegnungen gelingen, ist oft 
weniger eine Frage der Kenntnisse als vielmehr eine Frage der Formen von Kommunika-
tion im gestalteten Miteinander. 

In jüngerer Zeit haben mehrere Ansätze in der ökumenischen Hermeneutik spirituelle 
Anliegen aufgenommen. An die Stelle kontroverstheologischer Ausgrenzung ist die Bereit-
schaft zum dankbaren Hinschauen sowohl auf Gemeinsamkeiten im christlichen Bekennt-
nis als auch auf bereichernde Eigenarten getreten, die bei einzelnen Konfessionen als Schatz 
bewahrt blieben. Die Offenheit für den ‚Empfang‘ eines Guts prägt dann als geistliche Hal-
tung das ökumenische Bewusstsein. In Bezeichnungen wie ‚Ökumene der Gaben‘ oder ‚Re-
ceptive Ecumenism‘9 spiegelt sich eine Veränderung in der inneren Haltung: Vielfalt ist 
dann keine Bedrohung mehr, sie ist eine Bereicherung, da in allem das gemeinsame Anlie-
gen Bestand hat.  

3. Ausgewählte Themen der Ökumene heute 

3.1 Vorüberlegungen 

Alle Konfessionsgemeinschaften stehen vor der Frage, wie sie die Entstehung der Spaltun-
gen innerhalb der einen Kirche, die sich auf Jesus Christus beruft, verstehen und deuten. 
Historische Rekonstruktionen der Geschichte der Konfessionen sind dabei nicht frei von 
Wertungen. Ein Modell der Geschichtsbetrachtung geht davon aus, dass es eine Kontinui-
tät in der von Gott selbst intendierten Gestalt der Kirche von den Anfängen bis heute gibt, 
die (allein) in der eigenen Tradition bewahrt ist – und zu der daher wieder zurückzukehren 
ist. Eine andere Sichtweise geht davon aus, dass aus einem gemeinsamen Stamm – bedingt 
durch zeitgeschichtlich kontingente Herausforderungen – grünende Zweige erwachsen 
sind, die nur im Gesamt betrachtet die Einheit der Kirchen abbilden. Eng verbunden mit 
der Geschichtsbetrachtung sind hintergründig die jeweils bevorzugten Vorstellungen von 
der angezielten ‚Einheit‘ der Kirchen. 

Bis heute sind die thematischen Motive, die zu einem identifizierbaren Prozess der Tren-
nung geführt haben, Gegenstand der fortgeführten ökumenischen Dialoge. Dabei werden 
die zeitgeschichtlichen Faktoren bedacht und die auch für heute noch relevanten Aspekte 
gemeinsam beschrieben. Viele Kirchen sind heute jedoch auch in ihrem Binnenraum vor 

 
9 Vicky Balabanski; Geraldine Hawkes (Hg.), Receptive Ecumenism. Listening, Learning and Loving in the Way 
of Christ, Adelaide 2018. 



Ökumenische Theologie  69 

große Herausforderungen gestellt. Die Pluralität der Standpunkte innerhalb jeder Konfes-
sion ist groß. Bündnisse werden über die Konfessionsgrenzen hinweg je nach dem theolo-
gischen Standort getroffen. Die dabei vorrangig zu Kontroversen Anlass gebenden Themen 
sind vor allem der Sexualethik und der Geschlechteranthropologie zuzurechnen: Frauen 
und Männer im kirchlichen Amt, gleichgeschlechtliche Partnerschaften, zölibatäre Lebens-
form. Auch bei der ethischen Beurteilung des Lebensschutzes zu Beginn und am Ende des 
menschlichen Daseins lassen sich nicht immer konfessionelle Grenzlinien ausmachen. Ne-
ben diesen ethischen Themenbereichen finden sich im binnenkonfessionellen Raum nicht 
selten kontroverse Ansichten auch über das Verständnis der Kirchenverfassungen und der 
amtlichen Strukturen. 

Aus der Fülle möglicher thematischer Konkretisierungen sei hier eine ausgewählt: die 
Feier von Eucharistie und Abendmahl. 

3.2 Thematische Konkretion: Eucharistie und Abendmahl 

In der Ökumene sind wir uns unter Theolog:innen im Blick auf die Inhalte der Feiern von 
Abendmahl und Eucharistie – bei allen Kontroversen in der Begrifflichkeit – in der Sache 
weithin einig: Die zum Gottesdienst versammelten Menschen feiern das Gedächtnis des 
Lebensgeschicks Jesu Christi – seinen Tod, seine Auferstehung, sein Leben im Heiligen 
Geist mit uns. Es handelt sich um ein Gedächtnis des einen und unvergleichlichen Lebens-
opfers Jesu Christi, das in der liturgischen Feier in der Verkündigung des Wortes Gottes 
und in sakramentalen Zeichenhandlungen vergegenwärtigt wird. Im inhaltlichen Ver-
ständnis von Eucharistie und Abendmahl sind sich die Konfessionen einig. Es bleiben of-
fene Fragen, die auf der Handlungsebene von Bedeutung sind: Warum ist es nicht auch in 
den römisch-katholischen Gemeinden die Regel, mit Brot und Wein zu feiern – wie Jesus 
es wollte? Wie ist der Umgang mit den Mahlgaben nach dem Abendmahl – können sie 
nicht auch alten und kranken Menschen nach der Feier überbracht werden?  

In der Ökumene streiten wir im Blick auf Abendmahl und Eucharistie nicht primär über 
die spirituelle Bedeutung der Feierformen, sondern vor allem über die Frage, wer der Feier 
vorstehen darf. Die Ämter trennen die Kirchen. Auch zu dieser Thematik ist viel gespro-
chen worden – nicht aussichtslos sind die Perspektiven im Hinblick auf eine Verständi-
gung. Der römisch-katholischen Tradition ist es wichtig, dass Menschen mit einer entspre-
chenden Ausbildung unter Gebet und Handauflegung in den amtlichen Dienst der 
Gemeindeleitung berufen werden. Die Praxis in den reformatorischen Kirchen ist diesbe-
züglich offener. Wir sind in der Ökumene seit längerem im Gespräch über diese Fragen. 

Ernste Fragen sind verbunden mit der Feier der Eucharistie: Fragen nach der Sünde, dem 
Tod und dem neuen, verwandelten Leben. Die gemeinschaftliche Feier der Eucharistie ist 
eine Vorübung des Glaubens im Angesicht des Todes, der im Leben bereits vertraut wird. 
Angesichts der Zerbrechlichkeit der zeitlichen Güter und in der Gefährdung der mensch-
lichen Bindungen üben wir gläubiges Vertrauen in feiernder Gemeinschaft ein. In der Feier 
der Eucharistie bekennt sich die gläubige Gemeinschaft zum Grund ihrer Hoffnung, dass 
der Tod nicht über das Leben siegt, dass der Stillstand der Zeit nicht das letzte Erleben ist, 
dass die Liebe bleibt und die Suche nach Geborgenheit sich erfüllt. Die gläubige Gemein-
schaft bekennt sich zu Gott, der das Leben stiftet, versöhnt und bewahrt. Menschen üben 



 Dorothea Sattler 70 

miteinander eine Antwort auf jene Frage ein, die über jedem zeitlichen Dasein steht: Ge-
schieht trotz der vielfachen Versuchung der Geschöpfe zur Sünde und auch angesichts der 
Bedrohung durch die Vergänglichkeit des Daseins die Erfüllung der christlichen Hoff-
nung?  

Die Antwort auf diese Frage ist nach der gemeinsamen christlichen Glaubensüberzeu-
gung die lebendige Gestalt Gottes, der in Christus Jesus sein wahres Angesicht zeigt. Chris-
tus Jesus, das „Ebenbild des unsichtbaren Gottes“ (Kol 1,15), erweist in seinem Leben und 
in seinem Sterben Gott als unverbrüchlich versöhnungsbereit und unbeirrbar gemein-
schaftstreu. Christ:innen bekennen ihren Glauben an Gott, der in Christus Jesus offenbar 
macht, dass er seinen gerechten Zorn angesichts der Sünde des Gemeinschaftsbruchs zu 
zügeln weiß und sanftmütig bleibt, sich erbarmend der Sünder und Sünderinnen. Nicht 
durch Werke, durch gute Taten und durch Wohlverhalten müssten wir uns noch erst ver-
dienen, Gottes Bundestreue zu erfahren. Nein, das Entscheidende ist schon getan. Gott ist 
unverbrüchlich gemeinschaftstreu auch denen gegenüber noch, die ihn zutiefst verletzen, 
da sie seinen Sohn, seinen Gesandten, töten. Das Leben kann im Letzten wieder gut wer-
den. Wir müssten Gott nur trauen und zum Glauben kommen an ihn. Dann können wir 
gehen und selbst werden wie er: personale Zeichen der unverbrüchlichen Beziehungstreue 
Gottes. 

Jesus Christus ist gegenwärtig in der versammelten Gemeinde, in der Verkündigung des 
Wortes Gottes und im Mahl zu seinem Gedächtnis. Diese gemeinsame christliche Option 
gewinnt an Glaubwürdigkeit, wenn in den konfessionellen Gottesdiensten eine ökume-
nisch sensible liturgische Praxis eingeübt wird, die von nachhaltiger Bedeutung sein 
könnte: 

In vielen Beiträgen zur Frage der Eucharistie- und Abendmahlsgemeinschaft ist nach 
meiner Wahrnehmung die Lebenssituation der getauften Christinnen und Christen ‚vor 
Ort‘ wenig im Blick. Auch das in evangelischen Überlegungen oft favorisierte Modell der 
‚eucharistischen Gastfreundschaft‘ im Kontext der Suche nach ‚versöhnter Verschieden-
heit‘ geht von der fortbestehenden Existenz mehrerer Gemeinschaften von Getauften ‚vor 
Ort‘ aus. Meines Erachtens ist jedoch anzuzielen, dass Menschen, die sich zu Christus Jesus 
bekennen und in der Taufe an der Gemeinschaft mit dem lebendigen Gott Anteil haben, 
an ihren jeweiligen Lebensorten alle Gestalten des kirchlichen Daseins teilen: einander die-
nen, einander Zeugen sind und miteinander Gottes Gedächtnis feiern. Die Kirche ist Ge-
meinschaft der Getauften an den Lebensorten – und dann erst gewiss auch ‚Gemeinschaft 
der Gemeinschaften‘ – der ortskirchlichen Gemeinschaften. 

Erfahrbar wirksam kann in der baldigen Gegenwart die in ihren Grundvollzügen um-
schriebene Kirche nur in einer Gemeinschaft von Menschen werden, die sich im Raum an 
ihren Lebensorten begegnen. Bliebe die Kirche rein ‚unsichtbar‘, bestünde sie nur in geist-
lichem Sinn, wäre sie nie leibhaftig erfahrbar, nie konkret, dann wäre sie unwirksam. An 
ihren Lebensorten suchen Menschen nach Trost, nach Rat und nach einem Halt in den 
Abgründen der zeitlichen Existenz. In den überschaubaren Lebensräumen, die Menschen 
in ihrem Alltag erfahren, auf immer mehrere, verschiedene christliche Antworten auf die 
Fragen des Daseins zu geben, das kann m. E. nicht die angezielte Gestalt des kirchlichen 
Lebens sein. In Wort und Tat und Feier auf immer sich ausschließende Varianten des 



Ökumenische Theologie  71 

Christlichen nebeneinander bestehen zu lassen und nicht weiterhin nach einer Versamm-
lung an einem Ort zu einer Gemeinschaft des Erzählens, des Suchens, des Fragens zu stre-
ben, ist nach meiner Überzeugung keine biblisch legitimierte Gestalt christlicher Öku-
mene.  

Es ist ungewiss, ob das ökumenische Ziel, in der geschöpflichen Zeit der vollen, sichtba-
ren Kirchengemeinschaft in der Eucharistie- und Abendmahlsgemeinschaft ‚vor Ort‘ Aus-
druck zu geben, erreicht werden kann. Die eschatologische Dimension der kirchlichen Ein-
heit sich zu vergegenwärtigen, ermutigt zum einen zu einer realistischen Einschätzung des 
Menschenmöglichen; sie birgt zum anderen aber auch die Gefahr einer Geringachtung der 
Überzeugungskraft der in der Zeit bereits miteinander versöhnten Christenheit. Auf dem 
Weg zur umfassenden (katholischen) Gemeinschaft der Getauften kann die (ausnahms-
weise) gefeierte eucharistische Gemeinschaft an den Lebens- und Dienstorten der Getauf-
ten die Erfahrung bereiten, als Menschen immer in unzureichender Weise Gemeinschaft 
zu leben und dennoch von Gott berufen und gesandt zu sein; – als geschöpfliche Zeichen 
der unverbrüchlichen Gemeinschaftstreue Gottes sichtbar und erfahrbar zu wirken.  

4. Perspektiven 

4.1 Zeitbezug 

Fragen der Ökumene sind immer in einem hohen Maße anfällig für Vorgänge in der Ge-
genwart. Aktuell sind die Kriege weltweit im Gespräch der Konfessionen. Situativ bedingte 
Stimmungen in einzelnen Konfessionen wirken sich oft rasch im Gesamt aus. Was in an-
deren Konfessionsgemeinschaften geschieht, bleibt nicht ohne Bedeutung in der Öku-
mene. Was wird morgen sein? Interesse aneinander, Weltbezug, Wachsamkeit – das sind 
Tugenden, die in der Ökumenischen Bewegung zu erlernen sind. Bei einer solchen Be-
schreibung des ökumenischen Ethos wird erneut bewusst, wie vielgestaltig die Herausfor-
derungen sind, in denen einzelne Kirchen sich vorfinden. Irritationen des ökumenischen 
Miteinanders werden jedoch nicht allein von außen bewirkt. Auch innerkirchliche Vor-
gänge werden zum Anlass für Rückfragen – oder auch im guten Sinn für Formen der Soli-
darisierung, wenn beispielsweise der Bischof von Rom, der Papst, sich unter Bezug auf das 
christliche Evangelium für den Frieden, für die Aufnahme von Geflüchteten oder den 
Kampf gegen Hunger und Armut ausgesprochen hat. 

4.2 Konfessionelle Optionen 

Die ökumenische Hermeneutik hat Äußerungsformen zum Gegenstand der Reflexion, die 
dem wissenschaftlichen Ideal einer universal zustimmungsfähigen Erkenntnis nicht zu ent-
sprechen scheinen: die religiöse Option, das persönliche Zeugnis und das konfessionelle 
Bekenntnis. Die Herausforderung besteht daher darin, die Rahmenkontexte von Überzeu-
gungen intersubjektiv zu öffnen, um eine Plausibilisierung der Standorte zu erreichen. Be-
gegnungen und Kommunikationen sind unverzichtbar in der Ökumene. Die hohe Bedeu-
tung narrativer Zugänge zur Wirklichkeit findet in der ökumenischen Hermeneutik eine 



 Dorothea Sattler 72 

Bestätigung. Darüber hinaus ist die Ökumenische Theologie Teil der geisteswissenschaft-
lichen Zunft, die historisch überlieferte Quellen sichtet und analysiert, Zusammenhänge 
erschließt und Handlungsfolgen konzipiert und reflektiert. 

4.3 Christologisch-soteriologische Zentrierung 

Im Blick auf die Kriteriologie in der ökumenischen Hermeneutik ist eines in allen christli-
chen Gemeinschaften unbestritten: Durch den Bezug zum Christus-Ereignis bestimmt sich 
die Dringlichkeit der Auseinandersetzung mit einer Thematik sowohl in denkerischen wie 
in handlungsbezogenen Kontexten. Insbesondere hinsichtlich des Verhältnisses zwischen 
soteriologischen und ekklesiologischen Aspekten der Ökumene ist im Grundsatz die Posi-
tion einmütig klar: Auf der Basis der paulinischen Aussage, die jeden späteren Baumeister 
ermahnt: „einen anderen Grund kann niemand legen als den, der gelegt ist: Jesus Christus“ 
(1 Kor 3,11), ist jede ekklesiale Form der Bezeugung des Evangeliums kriteriologisch zu 
befragen. Diese unstrittige Erkenntnis bringt die am 31. Oktober 1999 von Repräsentanten 
des Lutherischen Weltbunds und der Römisch-katholischen Kirche unterzeichnete ‚Ge-
meinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre‘ mit folgenden Worten zum Ausdruck:  

„(17) Gemeinsam sind wir der Überzeugung, dass die Botschaft von der Rechtfertigung uns in 
besonderer Weise auf die Mitte des neutestamentlichen Zeugnisses von Gottes Heilshandeln 
in Jesus Christus verweist. Sie sagt uns, dass wir Sünder unser neues Leben allein der verge-
benden und neu schaffenden Barmherzigkeit Gottes verdanken, die wir uns nur schenken las-
sen und im Glauben empfangen, aber nie – in welcher Form auch immer – verdienen können. 
(18) Darum ist die Lehre von der Rechtfertigung, die diese Botschaft aufnimmt und entfaltet, 
nicht nur ein Teilstück der christlichen Glaubenslehre. Sie steht in einem wesenhaften Bezug 
zu allen Glaubenswahrheiten, die miteinander in einem inneren Zusammenhang zu sehen 
sind. Sie ist ein unverzichtbares Kriterium, das die gesamte Lehre und Praxis der Kirche unab-
lässig auf Christus hin orientieren will.“10  

Bereits das 2. Vatikanische Konzil anerkannte die Nähe zum Christus-Geschehen als Ord-
nungsprinzip bei der Hierarchisierung wahrer Aussagen: „Beim Vergleich der Lehren mit-
einander soll man nicht vergessen, dass es eine Rangordnung oder ‚Hierarchie‘ der Wahr-
heiten innerhalb der katholischen Lehre gibt, je nach der verschiedenen Art ihres 
Zusammenhangs mit dem Fundament des christlichen Glaubens“11. Ökumenische Pro-
zesse, in denen der Frage nachgegangen wird, ob die verbliebenen Differenzen in themati-
schen Einzelfragen oder Handlungsweisen angesichts des gemeinsamen Bekenntnisses zu 
Jesus Christus noch von kirchentrennender Wirksamkeit sein können, nehmen die hier 
beschriebenen hermeneutischen Überlegungen ernst. Die für 2025 konzipierten Formen 
des ökumenischen Gedächtnisses der Leidensgeschichte der Täufer sowie des Jahrestages 
des Konzils von Nizäa (325 n. Chr.) sind willkommene Anlässe, sich der Gemeinschaft im 
Glauben an Christus Jesus zu vergewissern. Die große Herausforderung in der christlichen 

 
10 Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre des Lutherischen Weltbundes und der Katholischen Kirche, 
in: Harding Meyer u. a. (Hg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung, Bd. 3 (1990–2001), Frankfurt – Pader-
born 2003, 419–441. 
11 UR 11. 



Ökumenische Theologie  73 

ökumenischen Hermeneutik besteht heute vorrangig darin, das gemeinsame Bekenntnis 
zu Jesus Christus authentisch zu leben und gedanklich zu begründen. 
 

Ecumenical theology has faced many challenges, and not just since today. It is charac-
terised by a constant reference to the present. At the same time, ecumenical dialogues 
are tied back to questions that have arisen from the history of divisions. The article 
addresses the hermeneutical foundations of ecumenical theology, takes the example of 
the search for Eucharistic communion, and concludes with perspectives on the future. 
The author’s consistent option is to choose the existential questions that move all peo-
ple as the starting point for Christian ecumenism. Christian believers are united in 
Easter hope more than they could ever be divided. 

 
 


