MThZ 76 (2025) 62-73

Okumenische Theologie

Gegenwirtige Perspektiven und Arbeitsfelder

von Dorothea Sattler

Die Okumenische Theologie hat nicht erst heute viele Herausforderungen zu bestehen.
Thr ist ein bestdndiger Gegenwartsbezug zu eigen. Zugleich sind die 6kumenischen Di-
aloge an Fragestellungen riickgebunden, die sich aus der Geschichte der Spaltungen
ergeben haben. Der Beitrag thematisiert die hermeneutischen Grundlagen der Oku-
menischen Theologie, wird am Beispiel der Suche nach eucharistischer Gemeinschaft
konkret und schlie8t mit Perspektiven im Blick auf die Zukunft. Die sich durchhal-
tende Option der Autorin ist es, die alle Menschen bewegenden existenziellen Fragen
zum Ausgangsort der christlichen Okumene zu wihlen. Christgldubige verbindet in
osterlicher Hoffnung mehr, als sie jemals trennen konnte.

1. Vorfragen

1.1 Hinweise zur wahrgenommenen Komplexitit der Herausforderungen

Einander verstehen zu lernen, ist eine vertraute Grundiibung in der 6kumenischen Begeg-
nung von Menschen, die konfessionell voneinander unterschiedenen christlichen Gemein-
schaften angehoéren. Das Nachdenken dariiber, in welchen Rahmenbedingungen dieser
Prozess der Erkenntnis geschieht, welche Vorbelastungen dabei aufgrund erinnerter Ver-
wundungen gegeben sind, welche Interessen in welchen Zeiten vorherrschen, welche Me-
thoden als sinnvoll gelten und welche Ziele erreicht werden sollen, sind bei allen 6kume-
nischen Geschehnissen die bestindig prisenten Fragen im Hintergrund, deren Beachtung
von bewusst handelnden Personlichkeiten erwartet wird. Jede moglicherweise kontroverse
Einzelfrage hat ihre Geschichte, um die zu wissen es erst erlaubt, eine Einschitzung der
Relevanz der jeweiligen Thematik zu wagen.

1.2 Heutige Rahmenbedingungen

Ein junger Begriff in der Beschreibung der gegenwirtigen Situation ist die Rede von der
»neuen 6kumenischen Uniibersichtlichkeit“!. Okumene geschieht heute an nicht zu zih-
lenden Orten in weltweiten Kontexten, in denen die Dringlichkeit der notwendig zu be-
sprechenden Themen und die angemessenen Methoden sehr unterschiedlich eingeschitzt
werden: Die einen bringen in 6kumenischer Verbundenheit alle bestehenden Krifte ein,
um beispielsweise Wasserquellen zu erschliefSen, Kranke zu pflegen und den Frieden zu

1 Vgl. das Themenheft ,,Die neue 6kumenische Uniibersichtlichkeit® in: OR 70/2 (2021).



Okumenische Theologie 63

férdern; die anderen sitzen zum wiederholten Mal in neuer personeller Konstellation zu-
sammen und tauschen sich iiber die dem Ursprung entsprechende apostolische Gestalt der
einen, heiligen Kirche Jesu Christi aus, der allein das Attribut ,katholisch® zukommt. Die
vier Attribute der Kirche - die im gemeinsamen nizéno-konstantinopolitanischen Glau-
bensbekenntnis (381 n. Chr.) beschriebenen notae ecclesiae - sind in ihrer Wechselwirkung
der bleibende Bezugspunkt der Hermeneutik Okumenischer Theologie: Die ,eine‘ Kirche
Jesu Christi ist angesichts ihrer ,apostolischen® Sendung berufen, in der (lokal betrachtet)
Jkatholischen Weite der ,heiligen‘ Existenz Gottes zu wirken, der in Jesus Christus Mensch
geworden ist und im Heiligen Geist zu allen Zeiten gegenwirtig bleibt. Das Verhaltnis zwi-
schen der einen gottlichen Wirklichkeit und den von Menschen gestalteten, vielfiltigen
Weisen seiner Bezeugung zu bestimmen, ist der 6kumenischen Hermeneutik fiir immer
aufgetragen.

1.3 Historische Aspekte

Jede Spaltung von Kirchen hinterldsst eine Wunde. Jede Trennung der Wege mindert die
Glaubwiirdigkeit des Evangeliums Jesu Christi. Solche Aussagen iiber die Wirksamkeit von
Ereignissen verbleiben nicht auf der Ebene der Deskription. Sie lassen einen Handlungs-
impuls im Blick auf anzuzielende Veranderungen oder kiinftige Vermeidungsstrukturen
erkennen. In der Okumene kundige Forscherinnen und Forscher stehen unter dem Ver-
dacht, Sachverhalte nicht nur auf der Grundlage von Quellenstudien zu beschreiben, viel-
mehr durch ihr Handeln auch etwas erreichen zu wollen. Ist dieser Teilbereich der Theo-
logie damit nicht auflerhalb der Wissenschaft verortet? Ist es jedoch nicht so, dass jede
Wissenschaft mit der Suche nach Erkenntnissen auch Interessen verbindet?

Teile der Okumenischen Theologie lassen sich ihrer Methodik gemaf als historisch ar-
beitende Konfessionskunde verstehen. Zu den Einsichten, die in der Neuzeit in philoso-
phischen Anndherungen an die Beschreibung von Wirklichkeiten gewonnen wurden, zahlt
die Erkenntnis, dass es keine unbestrittene objektive Geschichtsschreibung gibt. Erzahlun-
gen von Ereignissen, die zu einer Eigengriindung einer christlichen Gemeinschaft gefiihrt
haben, haben eine apologetische Tendenz: Die eigene Entscheidung wird nicht selten mit
Hinweisen auf die zu beklagenden Kontexte, die andere verursacht haben, verteidigt. Spal-
tungen und Trennungen sind jedoch nicht nur von einem abgrenzenden Impuls bewegt:
Das Ziel ist eine Erneuerung der einen Kirche auf dem Weg von Reformen.

Im Anschluss an die geschehene Problemexposition im Blick auf hermeneutische Fragen
in der Okumenischen Theologie seien im Folgenden Positionen vorgestellt, die den Cha-
rakter von Vorentscheidungen vor jeder thematischen Orientierung haben (Teil 2). Sodann
ist Auskunft iiber ausgewihlte Themenbereiche zu geben, die in der gegenwirtigen 6ku-
menischen Theologie besondere Aufmerksamkeit finden (Teil 3). Der Beitrag schliefSt mit
Uberlegungen zu den Perspektiven der Okumenischen Theologie auf Zukunft hin (Teil 4).



64 Dorothea Sattler

2. Hermeneutische Positionen im Gesprich miteinander

2.1 Voriiberlegungen in diachroner und synchroner Perspektive

Wer sich im Blick auf Fragen der Okumene in die Diskussion begibt, ist von Koordinaten
abhingig, die jeweils zu Differenzierungen in hermeneutischer Perspektive veranlassen:

In diachroner Hinsicht lasst sich die Geschichte der Okumene nur miihsam schreiben:
Jede Zeitsituation stellt vor neue Herausforderungen. In diesem Zusammenhang ist der
Blick immer auch auf die gerade bestehenden weltpolitischen Verhéltnisse zu richten: Wel-
ches Interesse hatten beispielsweise die herrschenden Personlichkeiten an der Einheit der
Christenheit im eigenen Regierungsbereich? Welche Wege zu konziliaren Begegnungen
wurden erleichtert? Welche Sendschreiben wurden iiberbracht? In der ersten Zeit der
christlichen Mission - anfangs verbunden mit Verfolgungen — haben andere Formen des
Umgangs mit innerchristlichen Differenzen nahegelegen als spéter unter den Vorzeichen
kaiserlich geschiitzter Vorherrschaft des einen christlichen Bekenntnisses. In den bereits
im ersten Jahrtausend beginnenden kriegerischen Auseinandersetzungen zwischen dem
Osten und dem Westen Europas galten die Waffen als addquates Mittel in den Kontrover-
sen um Sachpositionen. Das Reisen wurde im Mittelalter etwas leichter, Universitdten wur-
den gegriindet, der Buchdruck veranderte die Kommunikationsformen - zumindest ange-
deutet sei mit diesen wenigen Hinweisen, dass Fragen der 6kumenischen Hermeneutik
einen Zeitindex haben, bei dem nicht nur innertheologische Aspekte zu bedenken sind.

In synchroner Hinsicht sind regionale Unterschiede und kulturelle Eigenarten zu beden-
ken. Die gegenwirtige Okumenische Bewegung hat bei Uberlegungen zur Hermeneutik
weltweit alle Situationen im Blick zu behalten, die es gibt. Dabei sind nicht nur die sozialen
Gegebenheiten in einem hohen Mafle different, auch die Stellung der christlichen Religion
variiert sehr stark. An einzelnen Orten gibt es noch immer die Situation der Verfolgung
von Angehorigen des Christentums. An anderen Orten werden interreligiose Projekte ver-
starkt geférdert. Der Zugang zu Quellen der Bildung ist nicht in allen Kulturen fiir Frauen
und Minner in gleicher Weise gewéhrleistet.

Angesichts der hier nur anzudeutenden Vielgestalt der Lebensbedingungen weltweit, die
auch auf in jiingerer Zeit verstarkt besprochene Vorginge in der Geschichte der Kolonia-
lisierung zuriickgehen, liegt es nahe, dezentral konzipierte Formen im 6kumenischen Mit-
einander im Respekt vor den Eigenarten der Herausforderungen vor Ort zu favorisieren.
In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, wer die Verantwortung fiir eine moglicher-
weise weltweit organisierte Kommunikation tiber Fragen der 6kumenischen Hermeneutik
tragt. Drei Organisationen sind auf Weltebene diesbeziiglich tatig: (1) der 1948 in Amster-
dam gegriindete ,Okumenische Rat der Kirchen‘ (ORK) bzw. ,World Council of Churches*
(WCC), in dem derzeit mehr als 352 Mitgliedskirchen aus mehr als 120 Lindern vorrangig
aus reformatorischer und orthodoxer Tradition reprisentiert sind; (2) der ,Papstliche Rat
zur Forderung der Einheit der Christen’, der auf der Grundlage der 6kumenischen Herme-
neutik des Zweiten Vatikanischen Konzils (1962-65) agiert; (3) das ,Global Christian Fo-
rum’, das seit Beginn des dritten Jahrtausends zu weltweiten Begegnungen der Christ:innen
einlddt, an denen sich neben den Mitgliedskirchen des ORK auch die Romisch-katholische
Kirche und die Pentekostalen Bewegungen weltweit beteiligen.



Okumenische Theologie 65
2.2 Konzepte in der friihen Zeit der Okumenischen Bewegung

Angesichts der diachron wie synchron gegebenen Komplexitdt der Gemeinschaft der
Christ:innen weltweit liegt es nahe, nicht nur nach einem Weg zu suchen, auf dem die Ein-
heit der Kirchen wiederhergestellt werden konnte. Als wegweisend fiir die weiteren Uber-
legungen zur 6kumenischen Hermeneutik hat es sich erwiesen, dass die Okumenische Be-
wegung - fiir die seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert diese Begrifflichkeit gerechtfertigt
ist, weil sie selbst ihre Rolle auf dem Weg zur Einheit der Kirchen reflektierte —, von Beginn
an gleichberechtigt unterschiedliche Formen der institutionalisierten Okumene vorsah. Als
vorrangig — im Sinne von dringlicher - galten die Methoden, die das gemeinsame Ziel, die
Evangelisierung der Welt, forderten: Zusammenarbeit bei der Koordinierung der missio-
narischen Tétigkeit sowie im Bereich der Forderung von christlicher Bildung und Erzie-
hung. Von der frithen Zeit der Okumenischen Bewegung an gab es eine Unterscheidung
zwischen Fragen der Praxis auf der einen Seite und der Lehre auf der anderen Seite. Die
Wertschitzung der Handlungsebene galt als vorrangig: Wenn auch Kontroversen {iber
Einzelthemen des Glaubens sowie der institutionellen Gestalt der Kirche Jesu Christi tren-
nen (,Faith and Order", gegriindet 1927 in Lausanne), so eint doch der gemeinsame Dienst
bei der Verkiindigung des Evangeliums sowie die Sorge fiir das Leben aller Geschopfe (,Life
and Work', gegriindet 1925 in Stockholm).

Nicht immer sind es wissenschaftliche Erkenntnisse, die zu einer Veranderung im reflek-
tierten Urteil Giber Sachverhalte fithren. Im 20. Jahrhundert haben in Europa die beiden
Weltkriege zu einem Nachdenken iiber die bestehenden Gemeinsamkeiten im christlichen
Bekenntnis gefiihrt, an dem sich auch die Rémisch-katholische Kirche beteiligt hat, obwohl
sie sich der sich zu Beginn des 20. Jahrhunderts formierenden Okumenischen Bewegung
gegeniiber grundsitzlich eher skeptisch zeigte: Begegnungen zwischen romisch-katholi-
schen Glaubensgeschwistern an den Kriegsfronten im Ersten Weltkrieg, der gemeinsame
Einsatz fiir medizinische Erstversorgung beim Roten Kreuz, die Jugendbewegung YMCA,
das Streben nach einer Erneuerung der Liturgie unter besonderer Achtsamkeit auf das spi-
rituelle Erleben in einer gliubigen Gemeinschaft und vor allem die iiber die Konfessionen
hinweg verbindenden Erfahrungen im oft tédlichen Widerstand gegen die Machthaber im
Nationalsozialismus haben in Europa die Wege dafiir bereitet, dass sich seit dem 2. Vati-
kanischen Konzil die Rémisch-katholische Kirche als Teil der Okumenischen Bewegung
versteht.

2.3 Zwei Konzepte heute in (scheinbarer) Konkurrenz

Es gibt heute unterschiedliche Ansitze, sich dem Ziel der ,sichtbaren Einheit* der Kirchen
anzunihern. Diese Formulierung des Ziels der Okumenischen Bewegung ist nicht unbe-
stritten, sie bleibt jedoch bei aller Unbestimmtheit in der Konkretion der Leitgedanke, auf
den sich die Kirchen in Europa 2001 in der ,Charta Oecumenica‘® verstindigt haben; in der

2Vgl. Charta Oecumenica. Leitlinien fiir die wachsende Zusammenarbeit unter den Kirchen in Europa, Straf8burg
2001, in: https://ceceurope.org/charta-oecumenica [17.12.2024]. Gegenwirtig ist ein komplexer Prozess auf eu-
ropaischer Ebene im Gange, eine Aktualisierung der Charta Oecumenica zu erreichen.



66 Dorothea Sattler

weltweiten Okumene ist diese Zielsetzung bei der XI. Vollversammlung des ORK in Karls-
ruhe 2022° bekriftigt worden. Worin die ,Sichtbarkeit der Einheit der Kirchen besteht und
wie sie erkannt werden kann, ist in den 6kumenischen Dokumenten nicht néher bestimmt:
Wird bereits im gemeinsamen Handeln auf ein gemeinsames sozial-gesellschaftliches Ziel
hin die Einheit sichtbar oder bedarf es einer institutionell einheitlichen, kirchenamtlichen
Autoritat, um die Einheit in personaler Gestalt auf der Leitungsebene sichtbar werden zu
lassen?

(1) Wer der Auffassung ist, dass die anzustrebende Sichtbarkeit der Einheit der Kirchen
auch die Ebene verbindlicher Formen amtlicher Leitung bei allen ekklesialen Grunddiens-
ten umfasst, bevorzugt den Weg theologischer Dialoge tiber alle Themenbereiche, die einer
entsprechenden Vereinbarung noch im Wege stehen. Seit 1968 beteiligt sich auch die Ro-
misch-katholische Kirche an den Studienprogrammen von ,Faith and Order‘. Diese auf in-
ternationaler Ebene in multilateraler Zusammenarbeit agierende Institution hat seit ihrer
Griindung jene Themen bedacht, die auch gemif3 der reformatorischen Tradition im Kon-
text der Kirchenlehre zu reflektieren sind: die Sakramente und die Dienste und Amter in
der Verkiindigung des Evangeliums. Die in Peru, in Lima, erreichte Konvergenzerkldrung
tiber ,Taufe, Eucharistie und Amt** wird in vielen Konfessionsgemeinschaften als kostbares
Gut gehiitet. Uniibersehbar ist, dass die Auswahl an Themen fiir Dialoge sich nach den
erreichten Konvergenzen vor allem im Verstidndnis der Sakramente zunehmend auf Fragen
der Amterlehren konzentrierte; dabei trat die Forderung einer Bestimmung des Verhilt-
nisses zwischen dem Grund der Kirche (Gottes Handeln in Christus Jesus) und der Gestalt
der Kirche (in ihren amtlichen Strukturen) immer stirker in den Vordergrund. Weil man
hier kaum weiterkam und die Positionen in &mtertheologischen Themenbereichen weiter-
hin unverséhnbar gegeneinander zu stehen schienen, stellte sich sogar der Ruf nach dem
,Ende der Dialog-Okumene* oder nach der Favorisierung der ,Okumene der Profile* oder
gar der ,Okumene der Gegensitze‘ ein. Diese Stimmen waren noch vor der letzten Jahrtau-
sendwende immer lauter geworden.

Gleichwohl gibt es auch Gegenstimmen. Nicht wenige der lange schon in 6kumenischen
Gremien engagierten Theolog:innen betrachten die iiber Jahrzehnte in christlicher Ge-
meinschaft erreichten Erkenntnisse als eine Bereicherung nicht nur im Augenblick des Ge-
schehens. Viele der Ergebnisse sind dokumentiert und kénnen von nachfolgenden Gene-
rationen nachgelesen werden.® Bemithungen darum, in Form von ,In Via-Erkldrungen die
,auf dem (bisherigen) Weg® bereits erreichten Konvergenzen zu biindeln, finden Anerken-
nung.® In bilateralen Dialogen ist es moglich, sehr konkret Einzelfragen zu besprechen, die

% Vgl. Die Liebe Christi bewegt, versohnt und eint die Welt. 11. Vollversammlung des Okumenischen Rates der
Kirchen, Karlsruhe, Deutschland, 31. August bis 8. September 2022, in: OR 71 (2022) H. 2.

4 Vgl. Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklarung der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung
des Okumenischen Rates der Kirchen (,Lima-Dokument) 1982, in: Harding Meyer u. a. (Hg.), Dokumente
wachsender Ubereinstimmung, Bd. 1 (1931-1982), Paderborn - Frankfurt 1983, 545-585.

5 Inzwischen liegen fiinf Bande unter dem Titel ,Dokumente wachsender Ubereinstimmung‘ vor, in denen die auf
nationaler und internationaler Ebene gefiihrten Dialoge dokumentiert sind.

©Vgl. Walter Kasper, Die Friichte ernten. Grundlagen christlichen Glaubens im 6kumenischen Dialog, Paderborn
2011.



Okumenische Theologie 67

einmal dazu fithrten, dass Kirchen gesonderte Wege gingen. Die in diesen Gesprichen be-
dachten theologischen Gehalte sind von bleibender Bedeutung, auch wenn ihre ausste-
hende Rezeption auf kirchenamtlicher Ebene nicht zu Vereinbarungen tiber eine erneute
Kirchengemeinschaft fithrte.

In jingerer Zeit stehen Fragen der Ethik” im Vordergrund der Beratungen; unter beson-
derer Beriicksichtigung anthropologischer Aspekte: Ist die Unterscheidung der Rollen von
Frauen und Minnern bei der Berufung in die kirchlichen Leitungsdienste schopfungstheo-
logisch begriindet? Darf eine Segnung der Lebensform gleichgeschlechtlicher Paare sein?
Bei der Suche nach Antworten zu diesen Fragestellungen sind Aspekte der theologischen
Hermeneutik in hohem Mafle zu beriicksichtigen: Sprechen die von der Antwort auf die
Fragen betroffenen Menschen mit oder bleibt es bei einer nur theoretischen Abwagung von
Argumentationen in den biblischen Schriften und in der kirchlichen Tradition?

(2) Eine gelebte Option in der Okumene besteht in der hohen Wertschitzung vom Han-
deln im Rahmen gemeinsamer christlicher Uberzeugungen. Bereits im ersten gedanklichen
Zugang zu dieser Eigenart 6kumenischer Hermeneutik wird ersichtlich: Trennscharf sind
die Dialoge durch ein Votum fiir das Handeln nicht abzugrenzen. Auch Sprechen ist ein
Handeln. Das Handeln will argumentativ begriindet und gegen mogliche Widerstidnde ge-
gebenenfalls verteidigt werden. Dennoch lassen sich spezifische Kennzeichen einer hand-
lungsorientierten Okumene bestimmen: Sie fragt nicht (mehr) nach den Griinden, die
einstmals zu einer Kirchenspaltung gefiihrt haben. Sie blickt in die Gegenwart in Achtsam-
keit auf dringliche Note und auch in die Zukunft mit dem Ziel, Strukturen fortgefiihrter
okumenischer Kooperation zu bilden. Sie ist oft angewiesen auf ehrenamtliches Engage-
ment und daher niedrigschwellig zugénglich fiir alle Menschen, die mitarbeiten. Sie kann
an begrenzten Projekten orientiert weltweit dezentral konkret vor Ort planen, was Not lin-
dert; sie hat vorrangig existenzielle Herausforderungen im Blick - bezogen auf die Lebens-
fragen der Menschen, auf die das christliche Bekenntnis eine Antwort zu geben versucht.

In vielen Bereichen der christlichen Gesellschaftslehre gibt es keinen Dissens in der Oku-
mene. Die Uberwindung der Gewalt in allen Bereichen der Gesellschaft, die Suche nach
einem gerechten Frieden, die Achtung von Unrecht insbesondere den Marginalisierten ge-
geniiber, das Eintreten fiir Geschlechtergerechtigkeit, die Sorge um die Bewahrung der Le-
bensgrundlagen in der gesamten Schopfung - alle diese Anliegen verbinden die Kirchen
weltweit in der Hoffnung auf die Wende jeder Not.

Es ist auffallig, dass in der kategorialen Seelsorge die 6kumenische Zusammenarbeit eine
lingere Tradition hat als auf der Ebene der lokalen Gemeinden. Wenn es um Leben und
Tod geht, ist die Verbundenheit in der dsterlichen Hoffnung von hoherer Bedeutung als
der Streit iber die Frage nach der angemessenen institutionellen Gestalt einer Kirche. Be-
reits am Ende des 19. Jahrhunderts begann beispielsweise eine 6kumenische Zusammen-
arbeit in der Bahnhofsmission, die bis heute Bestand hat.® In der Militirseelsorge sind die
Erzihlungen von Soldaten in Erinnerung, die an der Front unter Lebensgefahr ihre Not

7 Dritte Bilaterale Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen
Kirche Deutschlands (Hg.), Gott und die Wiirde des Menschen, Leipzig — Paderborn 2017.
8 Bernd Lutz; Bruno Nikles; Dorothea Sattler (Hg.), Der Bahnhof. Ort gelebter Kirche, Ostfildern 2013.



68 Dorothea Sattler

und ihre Hoffnung miteinander teilten. In den Kliniken, Hospizen und Gefingnissen ge-
schieht die Pastoral in 6kumenischer und zunehmend auch in interreligioser Kooperation.
Kleiderkammern und Tafeln werden 6kumenisch organisiert. Viele Orte vertrauter 6ku-
menischer Gemeinschaft lieflen sich erginzen.

Nach meiner Uberzeugung stehen Konzepte einer Dialog-Okumene und einer Hand-
lungs-Okumene nicht in Konkurrenz zueinander. An vielen Orten der Welt stellt sich die
Frage, was dringlicher ist: gemeinsam handeln oder miteinander verhandeln? Nach meiner
Einschitzung sind spirituelle Zuginge zur Okumene dazu geeignet, die allen Glaubenden
gebiihrende Wertschitzung zu schenken. Ob 6kumenische Begegnungen gelingen, ist oft
weniger eine Frage der Kenntnisse als vielmehr eine Frage der Formen von Kommunika-
tion im gestalteten Miteinander.

In jiingerer Zeit haben mehrere Ansitze in der 6kumenischen Hermeneutik spirituelle
Anliegen aufgenommen. An die Stelle kontroverstheologischer Ausgrenzung ist die Bereit-
schaft zum dankbaren Hinschauen sowohl auf Gemeinsamkeiten im christlichen Bekennt-
nis als auch auf bereichernde Eigenarten getreten, die bei einzelnen Konfessionen als Schatz
bewahrt blieben. Die Offenheit fir den ,Empfang’ eines Guts pragt dann als geistliche Hal-
tung das 6kumenische Bewusstsein. In Bezeichnungen wie ,Okumene der Gaben‘ oder ,Re-
ceptive Ecumenism® spiegelt sich eine Verinderung in der inneren Haltung: Vielfalt ist
dann keine Bedrohung mebhr, sie ist eine Bereicherung, da in allem das gemeinsame Anlie-
gen Bestand hat.

3. Ausgewihlte Themen der Okumene heute

3.1 Voriiberlegungen

Alle Konfessionsgemeinschaften stehen vor der Frage, wie sie die Entstehung der Spaltun-
gen innerhalb der einen Kirche, die sich auf Jesus Christus beruft, verstehen und deuten.
Historische Rekonstruktionen der Geschichte der Konfessionen sind dabei nicht frei von
Wertungen. Ein Modell der Geschichtsbetrachtung geht davon aus, dass es eine Kontinui-
tat in der von Gott selbst intendierten Gestalt der Kirche von den Anfingen bis heute gibt,
die (allein) in der eigenen Tradition bewahrt ist — und zu der daher wieder zuriickzukehren
ist. Eine andere Sichtweise geht davon aus, dass aus einem gemeinsamen Stamm - bedingt
durch zeitgeschichtlich kontingente Herausforderungen - griinende Zweige erwachsen
sind, die nur im Gesamt betrachtet die Einheit der Kirchen abbilden. Eng verbunden mit
der Geschichtsbetrachtung sind hintergriindig die jeweils bevorzugten Vorstellungen von
der angezielten ,Einheit® der Kirchen.

Bis heute sind die thematischen Motive, die zu einem identifizierbaren Prozess der Tren-
nung gefiithrt haben, Gegenstand der fortgefiithrten ckumenischen Dialoge. Dabei werden
die zeitgeschichtlichen Faktoren bedacht und die auch fiir heute noch relevanten Aspekte
gemeinsam beschrieben. Viele Kirchen sind heute jedoch auch in jhrem Binnenraum vor

® Vicky Balabanski; Geraldine Hawkes (Hg.), Receptive Ecumenism. Listening, Learning and Loving in the Way
of Christ, Adelaide 2018.



Okumenische Theologie 69

grofle Herausforderungen gestellt. Die Pluralitiat der Standpunkte innerhalb jeder Konfes-
sion ist grofi. Blindnisse werden tiber die Konfessionsgrenzen hinweg je nach dem theolo-
gischen Standort getroffen. Die dabei vorrangig zu Kontroversen Anlass gebenden Themen
sind vor allem der Sexualethik und der Geschlechteranthropologie zuzurechnen: Frauen
und Minner im kirchlichen Amt, gleichgeschlechtliche Partnerschaften, zolibatire Lebens-
form. Auch bei der ethischen Beurteilung des Lebensschutzes zu Beginn und am Ende des
menschlichen Daseins lassen sich nicht immer konfessionelle Grenzlinien ausmachen. Ne-
ben diesen ethischen Themenbereichen finden sich im binnenkonfessionellen Raum nicht
selten kontroverse Ansichten auch iiber das Verstindnis der Kirchenverfassungen und der
amtlichen Strukturen.

Aus der Fiille moglicher thematischer Konkretisierungen sei hier eine ausgewahlt: die
Feier von Eucharistie und Abendmahl.

3.2 Thematische Konkretion: Eucharistie und Abendmahl

In der Okumene sind wir uns unter Theolog:innen im Blick auf die Inhalte der Feiern von
Abendmahl und Eucharistie - bei allen Kontroversen in der Begrifflichkeit — in der Sache
weithin einig: Die zum Gottesdienst versammelten Menschen feiern das Gedachtnis des
Lebensgeschicks Jesu Christi — seinen Tod, seine Auferstehung, sein Leben im Heiligen
Geist mit uns. Es handelt sich um ein Gedéchtnis des einen und unvergleichlichen Lebens-
opfers Jesu Christi, das in der liturgischen Feier in der Verkiindigung des Wortes Gottes
und in sakramentalen Zeichenhandlungen vergegenwirtigt wird. Im inhaltlichen Ver-
standnis von Eucharistie und Abendmahl sind sich die Konfessionen einig. Es bleiben of-
fene Fragen, die auf der Handlungsebene von Bedeutung sind: Warum ist es nicht auch in
den romisch-katholischen Gemeinden die Regel, mit Brot und Wein zu feiern — wie Jesus
es wollte? Wie ist der Umgang mit den Mahlgaben nach dem Abendmahl - kénnen sie
nicht auch alten und kranken Menschen nach der Feier tiberbracht werden?

In der Okumene streiten wir im Blick auf Abendmahl und Eucharistie nicht primar iiber
die spirituelle Bedeutung der Feierformen, sondern vor allem tiber die Frage, wer der Feier
vorstehen darf. Die Amter trennen die Kirchen. Auch zu dieser Thematik ist viel gespro-
chen worden - nicht aussichtslos sind die Perspektiven im Hinblick auf eine Verstindi-
gung. Der romisch-katholischen Tradition ist es wichtig, dass Menschen mit einer entspre-
chenden Ausbildung unter Gebet und Handauflegung in den amtlichen Dienst der
Gemeindeleitung berufen werden. Die Praxis in den reformatorischen Kirchen ist diesbe-
ziiglich offener. Wir sind in der Okumene seit lingerem im Gesprich iiber diese Fragen.

Ernste Fragen sind verbunden mit der Feier der Eucharistie: Fragen nach der Siinde, dem
Tod und dem neuen, verwandelten Leben. Die gemeinschaftliche Feier der Eucharistie ist
eine Voriibung des Glaubens im Angesicht des Todes, der im Leben bereits vertraut wird.
Angesichts der Zerbrechlichkeit der zeitlichen Giiter und in der Gefdhrdung der mensch-
lichen Bindungen iiben wir gldubiges Vertrauen in feiernder Gemeinschaft ein. In der Feier
der Eucharistie bekennt sich die glaubige Gemeinschaft zum Grund ihrer Hoffnung, dass
der Tod nicht iiber das Leben siegt, dass der Stillstand der Zeit nicht das letzte Erleben ist,
dass die Liebe bleibt und die Suche nach Geborgenheit sich erfiillt. Die gldubige Gemein-
schaft bekennt sich zu Gott, der das Leben stiftet, versohnt und bewahrt. Menschen iiben



70 Dorothea Sattler

miteinander eine Antwort auf jene Frage ein, die {iber jedem zeitlichen Dasein steht: Ge-
schieht trotz der vielfachen Versuchung der Geschopfe zur Siinde und auch angesichts der
Bedrohung durch die Verginglichkeit des Daseins die Erfiillung der christlichen Hoft-
nung?

Die Antwort auf diese Frage ist nach der gemeinsamen christlichen Glaubensiiberzeu-
gung die lebendige Gestalt Gottes, der in Christus Jesus sein wahres Angesicht zeigt. Chris-
tus Jesus, das ,,Ebenbild des unsichtbaren Gottes* (Kol 1,15), erweist in seinem Leben und
in seinem Sterben Gott als unverbriichlich versohnungsbereit und unbeirrbar gemein-
schaftstreu. Christ:innen bekennen ihren Glauben an Gott, der in Christus Jesus offenbar
macht, dass er seinen gerechten Zorn angesichts der Stinde des Gemeinschaftsbruchs zu
ziigeln weifl und sanftmiitig bleibt, sich erbarmend der Siinder und Siinderinnen. Nicht
durch Werke, durch gute Taten und durch Wohlverhalten miissten wir uns noch erst ver-
dienen, Gottes Bundestreue zu erfahren. Nein, das Entscheidende ist schon getan. Gott ist
unverbriichlich gemeinschaftstreu auch denen gegeniiber noch, die ihn zutiefst verletzen,
da sie seinen Sohn, seinen Gesandten, téten. Das Leben kann im Letzten wieder gut wer-
den. Wir miissten Gott nur trauen und zum Glauben kommen an ihn. Dann kénnen wir
gehen und selbst werden wie er: personale Zeichen der unverbriichlichen Beziehungstreue
Gottes.

Jesus Christus ist gegenwirtig in der versammelten Gemeinde, in der Verkiindigung des
Wortes Gottes und im Mahl zu seinem Gedéchtnis. Diese gemeinsame christliche Option
gewinnt an Glaubwiirdigkeit, wenn in den konfessionellen Gottesdiensten eine 6kume-
nisch sensible liturgische Praxis eingeilibt wird, die von nachhaltiger Bedeutung sein
kénnte:

In vielen Beitrigen zur Frage der Eucharistie- und Abendmahlsgemeinschaft ist nach
meiner Wahrnehmung die Lebenssituation der getauften Christinnen und Christen ,vor
Ort‘ wenig im Blick. Auch das in evangelischen Uberlegungen oft favorisierte Modell der
,eucharistischen Gastfreundschaft’ im Kontext der Suche nach ,verschnter Verschieden-
heit® geht von der fortbestehenden Existenz mehrerer Gemeinschaften von Getauften ,vor
Ort‘ aus. Meines Erachtens ist jedoch anzuzielen, dass Menschen, die sich zu Christus Jesus
bekennen und in der Taufe an der Gemeinschaft mit dem lebendigen Gott Anteil haben,
an ihren jeweiligen Lebensorten alle Gestalten des kirchlichen Daseins teilen: einander die-
nen, einander Zeugen sind und miteinander Gottes Gedéchtnis feiern. Die Kirche ist Ge-
meinschaft der Getauften an den Lebensorten — und dann erst gewiss auch ,Gemeinschaft
der Gemeinschaften® - der ortskirchlichen Gemeinschaften.

Erfahrbar wirksam kann in der baldigen Gegenwart die in ihren Grundvollziigen um-
schriebene Kirche nur in einer Gemeinschaft von Menschen werden, die sich im Raum an
ihren Lebensorten begegnen. Bliebe die Kirche rein ,unsichtbar, bestiinde sie nur in geist-
lichem Sinn, wire sie nie leibhaftig erfahrbar, nie konkret, dann wére sie unwirksam. An
ihren Lebensorten suchen Menschen nach Trost, nach Rat und nach einem Halt in den
Abgriinden der zeitlichen Existenz. In den iiberschaubaren Lebensrdumen, die Menschen
in ihrem Alltag erfahren, auf immer mehrere, verschiedene christliche Antworten auf die
Fragen des Daseins zu geben, das kann m. E. nicht die angezielte Gestalt des kirchlichen
Lebens sein. In Wort und Tat und Feier auf immer sich ausschlieende Varianten des



Okumenische Theologie 71

Christlichen nebeneinander bestehen zu lassen und nicht weiterhin nach einer Versamm-
lung an einem Ort zu einer Gemeinschaft des Erzihlens, des Suchens, des Fragens zu stre-
ben, ist nach meiner Uberzeugung keine biblisch legitimierte Gestalt christlicher Oku-
mene.

Es ist ungewiss, ob das 6kumenische Ziel, in der geschopflichen Zeit der vollen, sichtba-
ren Kirchengemeinschaft in der Eucharistie- und Abendmahlsgemeinschaft ,vor Ort‘ Aus-
druck zu geben, erreicht werden kann. Die eschatologische Dimension der kirchlichen Ein-
heit sich zu vergegenwirtigen, ermutigt zum einen zu einer realistischen Einschitzung des
Menschenméglichen; sie birgt zum anderen aber auch die Gefahr einer Geringachtung der
Uberzeugungskraft der in der Zeit bereits miteinander versdhnten Christenheit. Auf dem
Weg zur umfassenden (katholischen) Gemeinschaft der Getauften kann die (ausnahms-
weise) gefeierte eucharistische Gemeinschaft an den Lebens- und Dienstorten der Getauf-
ten die Erfahrung bereiten, als Menschen immer in unzureichender Weise Gemeinschaft
zu leben und dennoch von Gott berufen und gesandt zu sein; — als geschépfliche Zeichen
der unverbriichlichen Gemeinschaftstreue Gottes sichtbar und erfahrbar zu wirken.

4. Perspektiven

4.1 Zeitbezug

Fragen der Okumene sind immer in einem hohen Mafe anfillig fiir Vorginge in der Ge-
genwart. Aktuell sind die Kriege weltweit im Gesprach der Konfessionen. Situativ bedingte
Stimmungen in einzelnen Konfessionen wirken sich oft rasch im Gesamt aus. Was in an-
deren Konfessionsgemeinschaften geschieht, bleibt nicht ohne Bedeutung in der Oku-
mene. Was wird morgen sein? Interesse aneinander, Weltbezug, Wachsambkeit — das sind
Tugenden, die in der Okumenischen Bewegung zu erlernen sind. Bei einer solchen Be-
schreibung des 6kumenischen Ethos wird erneut bewusst, wie vielgestaltig die Herausfor-
derungen sind, in denen einzelne Kirchen sich vorfinden. Irritationen des 6kumenischen
Miteinanders werden jedoch nicht allein von auflen bewirkt. Auch innerkirchliche Vor-
gange werden zum Anlass fiir Rickfragen — oder auch im guten Sinn fiir Formen der Soli-
darisierung, wenn beispielsweise der Bischof von Rom, der Papst, sich unter Bezug auf das
christliche Evangelium fiir den Frieden, fiir die Aufnahme von Gefliichteten oder den
Kampf gegen Hunger und Armut ausgesprochen hat.

4.2 Konfessionelle Optionen

Die dkumenische Hermeneutik hat Auflerungsformen zum Gegenstand der Reflexion, die
dem wissenschaftlichen Ideal einer universal zustimmungsfahigen Erkenntnis nicht zu ent-
sprechen scheinen: die religiose Option, das personliche Zeugnis und das konfessionelle
Bekenntnis. Die Herausforderung besteht daher darin, die Rahmenkontexte von Uberzeu-
gungen intersubjektiv zu 6ffnen, um eine Plausibilisierung der Standorte zu erreichen. Be-
gegnungen und Kommunikationen sind unverzichtbar in der Okumene. Die hohe Bedeu-
tung narrativer Zugénge zur Wirklichkeit findet in der 6kumenischen Hermeneutik eine



72 Dorothea Sattler

Bestitigung. Dariiber hinaus ist die Okumenische Theologie Teil der geisteswissenschaft-
lichen Zunft, die historisch tiberlieferte Quellen sichtet und analysiert, Zusammenhénge
erschliefit und Handlungsfolgen konzipiert und reflektiert.

4.3 Christologisch-soteriologische Zentrierung

Im Blick auf die Kriteriologie in der 6kumenischen Hermeneutik ist eines in allen christli-
chen Gemeinschaften unbestritten: Durch den Bezug zum Christus-Ereignis bestimmt sich
die Dringlichkeit der Auseinandersetzung mit einer Thematik sowohl in denkerischen wie
in handlungsbezogenen Kontexten. Insbesondere hinsichtlich des Verhaltnisses zwischen
soteriologischen und ekklesiologischen Aspekten der Okumene ist im Grundsatz die Posi-
tion einmiitig klar: Auf der Basis der paulinischen Aussage, die jeden spiteren Baumeister
ermahnt: ,,einen anderen Grund kann niemand legen als den, der gelegt ist: Jesus Christus®
(1 Kor 3,11), ist jede ekklesiale Form der Bezeugung des Evangeliums kriteriologisch zu
befragen. Diese unstrittige Erkenntnis bringt die am 31. Oktober 1999 von Reprisentanten
des Lutherischen Weltbunds und der Romisch-katholischen Kirche unterzeichnete ,Ge-
meinsame Erklarung zur Rechtfertigungslehre® mit folgenden Worten zum Ausdruck:

,»(17) Gemeinsam sind wir der Uberzeugung, dass die Botschaft von der Rechtfertigung uns in
besonderer Weise auf die Mitte des neutestamentlichen Zeugnisses von Gottes Heilshandeln
in Jesus Christus verweist. Sie sagt uns, dass wir Siinder unser neues Leben allein der verge-
benden und neu schaffenden Barmherzigkeit Gottes verdanken, die wir uns nur schenken las-
sen und im Glauben empfangen, aber nie - in welcher Form auch immer - verdienen kénnen.
(18) Darum ist die Lehre von der Rechtfertigung, die diese Botschaft aufnimmt und entfaltet,
nicht nur ein Teilstiick der christlichen Glaubenslehre. Sie steht in einem wesenhaften Bezug
zu allen Glaubenswahrheiten, die miteinander in einem inneren Zusammenhang zu sehen
sind. Sie ist ein unverzichtbares Kriterium, das die gesamte Lehre und Praxis der Kirche unab-
lissig auf Christus hin orientieren will.“!°

Bereits das 2. Vatikanische Konzil anerkannte die Nahe zum Christus-Geschehen als Ord-
nungsprinzip bei der Hierarchisierung wahrer Aussagen: ,,Beim Vergleich der Lehren mit-
einander soll man nicht vergessen, dass es eine Rangordnung oder ,Hierarchie‘ der Wahr-
heiten innerhalb der katholischen Lehre gibt, je nach der verschiedenen Art ihres
Zusammenhangs mit dem Fundament des christlichen Glaubens“!!. Okumenische Pro-
zesse, in denen der Frage nachgegangen wird, ob die verbliebenen Differenzen in themati-
schen Einzelfragen oder Handlungsweisen angesichts des gemeinsamen Bekenntnisses zu
Jesus Christus noch von kirchentrennender Wirksamkeit sein kdnnen, nehmen die hier
beschriebenen hermeneutischen Uberlegungen ernst. Die fiir 2025 konzipierten Formen
des 6kumenischen Gedichtnisses der Leidensgeschichte der Taufer sowie des Jahrestages
des Konzils von Nizda (325 n. Chr.) sind willkommene Anlisse, sich der Gemeinschaft im
Glauben an Christus Jesus zu vergewissern. Die grofle Herausforderung in der christlichen

10 Gemeinsame Erklirung zur Rechtfertigungslehre des Lutherischen Weltbundes und der Katholischen Kirche,
in: Harding Meyer u. a. (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung, Bd. 3 (1990-2001), Frankfurt - Pader-
born 2003, 419-441.

"URIL



Okumenische Theologie 73

okumenischen Hermeneutik besteht heute vorrangig darin, das gemeinsame Bekenntnis
zu Jesus Christus authentisch zu leben und gedanklich zu begriinden.

Ecumenical theology has faced many challenges, and not just since today. It is charac-
terised by a constant reference to the present. At the same time, ecumenical dialogues
are tied back to questions that have arisen from the history of divisions. The article
addresses the hermeneutical foundations of ecumenical theology, takes the example of
the search for Eucharistic communion, and concludes with perspectives on the future.
The author’s consistent option is to choose the existential questions that move all peo-
ple as the starting point for Christian ecumenism. Christian believers are united in
Easter hope more than they could ever be divided.




