
MThZ 76 (2025) 74–87 

Auf der Suche nach  
Best Practice-Beispielen 

Einblicke ins konfessionell-kooperative Unterrichtsgeschehen 

von Sabine Pemsel-Maier  

Der vorliegende Beitrag gibt Einblicke in die Praxis konfessionell-kooperativen Unter-
richts in Baden-Württemberg. Im Bewusstsein dafür, dass sich Best Practice-Beispiele 
nicht eindeutig identifizieren lassen, da sich die Bedingungen und Organisationsfor-
men konfessioneller Kooperation stark unterscheiden, bietet der Artikel dennoch eine 
Auswahl gelungener Beispiele konfessionell-kooperativen Unterrichtens, die allesamt 
im Horizont einer ökumenischen Religionsdidaktik entwickelt wurden; also einer Di-
daktik, die – vom gemeinsamen Christlichen ausgehend – die konfessionellen Stile in 
den Blick nimmt. Die als gelungen identifizierten Unterrichtsbeispiele werden mit 
Worst Practice-Beispielen aus der Literatur kontrastiert. 

Was als Best Practice-Beispiel im Unterricht gelten kann, ist aufgrund unterschiedlicher 
Bedingungen und Ausgangslagen durchaus umstritten. Aus diesem Grund werden zu-
nächst die Grenzen und Herausforderungen der Darstellung von Best Practice-Beispielen 
reflektiert, um dann den ausgewählten Kontext – konfessionell-kooperativer Unterricht an 
Regelschulen in Baden-Württemberg – zu erhellen. Nachfolgend werden Beispiele aus ver-
schiedensten Schularten und Themenbereichen präsentiert: zum Ablasshandel, zu den Kir-
chenräumen, zu Kanzel und Altar, zu Kniebeuge und Kreuzzeichen, zu Maria, zu Eucha-
ristie und Abendmahl. Dabei kommen nicht nur inhaltliche Kriterien, sondern auch 
didaktisch-methodische Aspekte gelungener Kooperation zur Sprache.  

1. Best Practice? Grundlegende Überlegungen 

1.1 Problematisierungen 

Vorneweg ein Wort zur Klärung: Die eindeutig ausweisbaren Best Practice-Beispiele für 
konfessionell-kooperativen Unterricht gibt es nicht. Das dürfte ein wesentlicher Grund da-
für sein, warum in der einschlägigen wissenschaftlichen Literatur zur konfessionellen Ko-
operation in erster Linie Worst Practice-Beispiele vorgestellt werden. Sie haben den Vor-
zug, dass leicht ein Konsens erzielt werden kann, dass es so nicht geht. Ausgewiesene Best 
Practice-Beispiele fehlen dagegen weitgehend,1 auch weil sie angreifbar sind.  

 
1 Eine Ausnahme bildet ein Beitrag aus dem österreichischen Kontext: Andrea Lehner-Hartmann; Florian Mayrhofer, 
Zusammen lernt man weniger allein. Lehrplansynopse und Praxisbausteine für den dialogisch-konfessionellen 



Best Practice-Beispiele  75 

Die fraglos identifizierbaren Best Practice-Beispiele kann es auch deswegen nicht geben, 
weil sowohl die Bedingungen als auch die Organisationsformen der konfessionellen Ko-
operation von Bundesland zu Bundesland und von Diözese zu Diözese bzw. von Landes-
kirche zu Landeskirche sehr verschieden sind;2 dazu treten spezifische regionale und lokale 
Differenzen, von unterschiedlichen Lern- und Leistungsständen ganz abgesehen. Was die 
Bedingungen betrifft, so fehlt zwar so gut wie allen Kindern und Jugendlichen ein Bezug 
zu Konfessionen und Konfessionalität, doch gibt es Ausnahmen, und der Grad der Säku-
larisierung, der sich auf konfessionelles Wissen und Bewusstsein auswirkt, ist verschieden. 
Sind in Niedersachsen ca. 30 % der Bevölkerung konfessionslos, sind es im Saarland nur 
14 % und in Bayern – zumindest abgesehen von München – 20 %,3 allerdings mit beträcht-
lichen Unterschieden zwischen Großstädten und der Landbevölkerung. Entsprechend un-
terschiedlich ist der Bezug zu Religion und Konfession. So waren in Schleswig-Holstein im 
Rahmen einer Studie zum evangelischen Religionsunterricht einem großen Teil der befrag-
ten Schüler:innen weder die Existenz unterschiedlicher christlicher Konfessionen bewusst 
noch die Zuordnung ‚evangelisch‘ geläufig. Das Bedürfnis, mehr darüber zu erfahren, war 
zudem gering; andere Religionen erschienen weitaus interessanter.4 In einem solchen Kon-
text muss der Unterricht notwendigerweise anders und möglicherweise stärker konfessions-
kundlich ansetzen; Konzepte und Inhalte konfessioneller Kooperation, die sich anderswo 
bewährt haben, können darauf nicht eins zu eins übertragen werden. Was die Organisations-
formen betrifft, so reichen sie von der Vorgabe, dass sich zwei Lehrkräfte abwechseln, wie 
etwa in Rheinland-Pfalz,5 bis zu der besonders in Majoritäts-Minoritätskonstellationen üb-
lichen Praxis, dass eine Lehrkraft allein die Verantwortung trägt, in die Lerngruppe anders-
konfessionelle Perspektiven einzuspielen.6 Was für die eine Lerngruppe als Best Practice-
Beispiel gelten kann, ist für die andere im gleichen Alter möglicherweise eine intellektuelle 
Überforderung. 

 
Religionsunterricht, in: Mehmet Hilmi Tuna; Maria Juen (Hg.), Praxis für die Zukunft. Erfahrungen, Beispiele 
und Modelle kooperativen Religionsunterrichts, Stuttgart 2021, 123−147. 
2 Vgl. Clauß Peter Sajak, Formate der Kooperation in Schleswig-Holstein, Niedersachsen, Baden-Württemberg, 
Nordrhein-Westfalen und Hessen Eine komparative Analyse, in: RpB 45/2 (2022), 19−31, doi: 
https://doi.org/10.20377/rpb-1, hier 13. 
3 Vgl. die Statistik unter: https://de.statista.com/statistik/daten/studie/37028/umfrage/mitglieder-in-religionsge-
meinschaften-in-deutschland/ [17.09.2024]. 
4 Vgl. Uta Pohl-Patalong; Johannes Woyke; Stefanie Boll; Thorsten Dittrich; Antonia Lüdtke, Konfessioneller Reli-
gionsunterricht in religiöser Vielfalt. Eine empirische Studie zum evangelischen Religionsunterricht in Schleswig-
Holstein, Stuttgart 2016, 59−65. 
5 Vgl. die Vorgaben unter: https://bildung.rlp.de/religion/konfessionelle-kooperation [17.09.2024]. 
6 Vgl. Die deutschen Bischöfe, Die Zukunft des konfessionellen Religionsunterrichts. Empfehlungen für die Ko-
operation des katholischen mit dem evangelischen Religionsunterricht, Bonn 2016, in: https://www.dbk-
shop.de/media/files_public/78dec341a816e6bd25867040e0ed289d/DBK_11103.pdf. [17.09.2024], hier 25: „Auf-
grund der sehr unterschiedlichen Situation des Religionsunterrichts in den verschiedenen Regionen Deutschlands 
kann es kein bundeseinheitliches Modell der Kooperation von katholischem und evangelischem Religionsunter-
richt geben.“ 



 Sabine Pemsel-Maier 76 

1.2 Grenzen und Herausforderungen  

Unterschiedliche Evaluierungen und empirische Studien aus verschiedenen Schulkontex-
ten geben Aufschluss darüber, was konfessionell-kooperativer Unterricht überhaupt leis-
ten kann − und wo seine Grenzen liegen. So zeigt eine Zusammenschau,  

„dass die verschiedenen Datenquellen dahingehend konvergieren, dass sich im konfessionell-
kooperativen Lernarrangement die Einstellung der Schülerinnen und Schüler gegenüber den 
Konfessionen, ihr Bewusstsein darum, wo sie selbst stehen, und ihre Pluralitätsfähigkeit ver-
bessern. Auch beim Wissen über die Konfessionen weisen die meisten Befunde eine Steigerung 
aus. Das konfessionelle Bewusstsein der Schülerinnen und Schüler wird dagegen in einigen 
Studien gesteigert, während andere Studien hier keinen Effekt ausweisen. Durchweg ambiva-
lent fallen die Ergebnisse zur Klärung der eigenen Person aus. Die Ausbildung einer Fähigkeit 
zur Perspektivübernahme der Schülerinnen und Schüler im kokoRU wird tendenziell eher 
skeptisch beurteilt.“7 

Ein Dilemma für konfessionell-kooperativen Unterricht und ebenso für die Beurteilung, 
ob ein Best Practice-Beispiel vorliegt, ist die Entscheidung, ob die verschiedenen Konfessi-
onen bewusst holzschnittartig kontrastierend einander gegenübergestellt werden und in 
welchem Maße interkonfessionelle Binnendifferenzierung zur Sprache kommt. Die Ent-
scheidung kann nur vom jeweiligen Kontext abhängen. Die pointierte Gegenüberstellung 
läuft Gefahr, eine Essentialisierung zu betreiben, konfessionalistisch zu überspitzen und 
ein theologisches Othering zu betreiben, da sich konfessionelle Profile in der Lebenswirk-
lichkeit von Schüler:innen (und auch Erwachsenen) zunehmend abgeschliffen haben. Um-
gekehrt macht eine solche Kontrastierung für Schüler:innen, die keine oder kaum Vorstel-
lungen von der Unterschiedlichkeit der Konfessionen haben, konfessionelle Differenzen 
überhaupt erst nachvollziehbar. Konfessionelle Binnendifferenzierung widersetzt sich fal-
scher Homogenisierung und trägt den realen Erfahrungen von Konfessionalität Rechnung, 
wird jedoch insbesondere bei Kindern nicht am Anfang stehen. Die Frage ist, wann Bin-
nendifferenzierung ins Spiel gebracht wird. Schüler:innen, die eher konfessionell soziali-
siert sind, müssen Gelegenheit bekommen, durch die Begegnung mit Binnendifferenzie-
rungen ihre Vorstellung von dem, was evangelisch oder katholisch ist, zu öffnen und zu 
weiten. Schüler:innen, denen konfessionelle Merkmale fremd sind, brauchen womöglich 
eher klare professionelle Konturen. In diesem Sinne sind in den nachfolgenden Beispielen 
unterschiedliche Zugänge dokumentiert. 

2. Die ausgewählten Beispiele und ihr Kontext 

Dennoch und den Vorbemerkungen zum Trotz sollen nachfolgend Unterrichtsbeispiele 
dargestellt werden, die vielleicht nicht in jedem Fall die hohe Latte von Best Practices errei-
chen, aber doch Beispiele gelungener konfessioneller Kooperation darstellen, insofern sie 

 
7 Mirjam Zimmermann; Ulrich Riegel, Befunde zum Lernen und Lerneffekt im konfessionell-kooperativen Reli-
gionsunterricht, in: RpB 45 (2022) 89−105, doi: https://doi.org/10.20377/rpb-182, hier 101. 



Best Practice-Beispiele  77 

die Qualitätskriterien für kooperativen Unterricht im Allgemeinen8 und die Leitlinien ei-
ner konfessionell-kooperativen Didaktik9 im Besonderen einlösen.  

Die dargestellten Beispiele gehen zurück auf teilnehmende Beobachtungen von Unter-
richtsstunden sowie auf Unterrichtsvideographien zur katholisch-evangelischen Koopera-
tion10 an Regelschulen in Baden-Württemberg.11 Hier ist zwar kein Team Teaching, aber 
ein Team- bzw. Tandem-Modell vorgesehen: „Die Lehrkräfte, die Religionsunterricht kon-
fessionell-kooperativ durchführen, verstehen sich als Team und arbeiten eng zusammen.“12 
Wie sie diese Zusammenarbeit gestalten, bleibt ihnen überlassen; leitend ist der Gedanke, 
dass keine Lehrkraft die anderskonfessionelle Position allein einspielen muss, sondern bei 
der Vorbereitung und Gestaltung des Unterrichts auf eine:n Partner:in mit anderskonfes-
sioneller Expertise zurückgreifen kann, der bzw. die ggf. hin und wieder im Unterricht auch 
virtuell präsent sein kann. Vorgesehen ist weiter ein Wechsel der Lehrpersonen, der je nach 
den besonderen Gegebenheiten gestaltet werden kann. Die beiden Lehrkräfte stellen als 
Team den Antrag auf konfessionelle Kooperation. Wo ein:e Tandempartner:in fehlt, kann 
konfessionell-kooperativer Unterricht nicht bewilligt werden; in solchen Fällen greift dann 
der Gaststatus.  

In allen Fällen wird nachfolgend zur Kontrastierung den gelungenen Beispielen ein 
Worst Practice-Beispiel entweder aus der baden-württembergischen Evaluierung zum kon-
fessionell-kooperativen Unterricht13 oder aus einer weiteren Studie, die sich auf die Daten-
grundlage der Evaluierung bezieht,14 oder aus eigenen Unterrichtsbeobachtungen voran-
gestellt. Dass die Evaluierungsstudie etliche Worst Practice-Beispiele bietet, ist kein Argu-
ment für das Scheitern konfessioneller Kooperation. Vielmehr sind solche Beispiele unter 
anderem dadurch zu erklären, dass in den Anfangsjahren die beteiligten Lehrkräfte ohne 
Vorbereitung oder Fortbildung starteten. Mittlerweile ist seit vielen Jahren eine knapp ein-
tägige Fortbildung am Beginn Pflicht; weitere fachbezogene Fortbildungen können wahl-
weise hinzutreten. 
 
8 Vgl. David Käbisch; Jan Woppowa, Qualitätskriterien für kooperative Formate im Religionsunterricht, in: RpB 
45/2 (2022) 33−45, doi: https://doi.org/10.20377/rpb-193.  
9 Vgl. in diesem Heft: Konstantin Lindner; Stefanie Lorenzen; Mirjam Schambeck; Ulrike Witten, Konfessionell-
kooperativ Religion unterrichten – wie geht das? Leitlinien einer konfessionssensiblen Didaktik am Beispiel ‚Hei-
lige‘. 
10 Nicht eigens in den Blick genommen werden orthodoxe Schüler:innen, die für konfessionell-kooperativen Un-
terricht eine besondere Herausforderung darstellen, auf die Lehrkräfte in der Regel nicht vorbereitet sind. Vgl. 
dazu Sabine Pemsel-Maier, Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht und die Orthodoxie: Schritte auf dem 
Weg zu Orthodoxiesensibilität und Kooperation, in: Britta Baumert; Caroline Teschmer (Hg.), Zur Zukunftsfä-
higkeit des Religionsunterrichts – konfessionelle Kooperation auf dem Prüfstand, Stuttgart 2025 (im Erscheinen). 
11 Das baden-württembergische Modell bezieht sich explizit ausschließlich auf Regelschulen, da an beruflichen 
und Sonderschulen Religionsunterricht ohnehin schon seit längerem meistens im Klassenverband stattfindet. 
12 Evangelische Landeskirche in Baden; Evangelische Landeskirche in Württemberg; Erzdiözese Freiburg; Diözese 
Rottenburg-Stuttgart (Hg.), Konfessionelle Kooperation im Religionsunterricht an allgemeinbildenden Schulen 
in Baden-Württemberg: Grundlagentexte – Aktuell verbindlicher Rahmen für die Genehmigung und Umsetzung, 
Stuttgart 2017, in: https://schulen.drs.de/religionsunterricht/konfessionelle-kooperation/downloads-koko.html 
[17.09.2024], hier 13. 
13 Vgl. Lothar Kuld; Friedrich Schweitzer; Werner Tzscheetzsch; Joachim Weinhardt, Im Religionsunterricht zu-
sammenarbeiten. Evaluation des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts in Baden-Württemberg, Stutt-
gart 2009. 
14 Vgl. Christiane Caspary, Umgang mit konfessioneller Differenz im Religionsunterricht. Eine Studie zur Didak-
tik des konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts, Münster 2016. 



 Sabine Pemsel-Maier 78 

3. Unvoreingenommen über Konfessionen informieren:                           
Mittelalterlicher Ablasshandel 

3.1 Damals „die Leute veräppelt“? 

In einer Unterrichtssequenz im Gymnasium zur Reformation kommen die Ablassbriefe 
zur Sprache.15 Ein katholischer Schüler fasst sein Wissen darüber folgendermaßen zusam-
men: „Also, früher glaubte man ja, Gott sei, äh, böse, und man musste ja auch Steuern 
sozusagen zahlen, damit man verschont blieb, oder man musste auch Geld zahlen oder 
konnte, wenn man zum Beispiel verstorbene Verwandte aus der Hölle befreien wollte.“ Die 
evangelische Lehrperson bestätigt dies mit „Genau!“. Ein evangelischer Schüler kommen-
tiert: „Die katholische Kirche, die Leute sind veräppelt worden.“ Wiederum bestätigt die 
Lehrperson: „Hallo ja. Veräppelt, ja so kann man’s nennen. Ja, okay. Wie könnte mans 
noch ausdrücken?“16 Eine weitere Schülerin meldet sich und ergänzt: „Also, der S. hat das 
schon richtig gesagt, aber er hat eigentlich vergessen, man musste das vom Papst aus ma-
chen und der Papst hat dann das ganze Geld, was die Leute dafür bezahlt haben – dass ihre 
Verwandten, die gestorben sind, aus der Hölle befreit wurden −, das hat er dann für Kriegs-
waffen benutzt und so.“ Ein katholischer Schüler ergänzt: „Ich glaube, das Geld haben sie 
für den Bau des Petersdoms benutzt.“ Erneut bestätigt die Lehrperson: „Also der wunder-
bare Petersdom in Rom, der wurde von diesem Geld bezahlt. Man hat den Leuten gesagt, 
wenn ihr Geld zahlt, dann kommt ihr in den Himmel. Wenn ihr es nicht bezahlt, dann 
kommt ihr in die Hölle.“17 

Hier stellt sich die Frage, wie und ob überhaupt die (in diesem Fall katholische) Tand-
empartnerin ihre Aufgabe wahrgenommen hat. Zweifelsohne stellt der Ablasshandel ein 
schwieriges Thema dar. Die evangelische Lehrperson hat sich offensichtlich diesbezüglich 
nicht nur nicht kundig gemacht, sondern affirmiert zudem unbesehen sämtliche Meinun-
gen der Schüler:innen und bestätigt damit nicht nur deren Vorurteile, sondern auch falsche 
Kenntnisse.  

3.2 Zur Bedeutung von Ablasswerken 

Anders und theologisch angemessen reagierte eine evangelische Lehrerin auf dieses 
Thema. Auch sie rief zunächst das – äußerst spärliche und vielfach falsche – Vorwissen der 
Schüler:innen zum Ablass ab. Zuvor hatte sie sich mit der Unterstützung ihrer katholischen 
Kollegin und mit Hilfe von einschlägiger Literatur zum mittelalterlichen Ablasswesen kun-
dig gemacht. Auf dieser Grundlage referierte sie über den Ablass und stellte der Klasse fol-
genden zusammenfassenden Text zur Verfügung, der gemeinsam bearbeitet wurde. Er in-
formiert in unpolemischer Weise über den ursprünglichen Sinn des Ablasses, benennt aber 
auch klar die Auswüchse des mittelalterlichen Ablasswesens und schließt mit einem Hin-
weis zur späteren Reform des Ablasses: 
 

 
15 Vgl. Kuld; Schweitzer; Tzscheetzsch; Weinhardt, Zusammenarbeiten (wie Anm. 13), 43−45. 
16 Ebd., 43. 
17 Ebd., 45. 



Best Practice-Beispiele  79 

„Der Ablass sollte von den sog. Sündenstrafen befreien. Damit sind die Folgen von Sünden 
und Verfehlungen gemeint, die durch die Beichte und Vergebung nicht einfach aus der Welt 
sind. Auch wenn Gott die Schuld vergibt, wirkt beispielsweise eine üble Nachrede noch lange 
nach. Sündenstrafen sind also nicht eine von Gott auferlegte Strafe, sondern Folgen, die sich 
aus der Natur der Sünde ergeben. Von diesen Folgen der Sünde sollte der Ablass befreien. Das 
war den Glaubenden zur damaligen Zeit sehr wichtig und deswegen war der Ablass auch ein 
beliebtes Mittel. Damit er wirksam erworben werden konnte, waren Reue, Beichte und die 
Verrichtung eines Ablasswerks unabdingbare Voraussetzungen. Ablasswerk konnte ein Gebet, 
eine Wallfahrt oder eine gute Tat sein, aber auch eine Spende für einen als wohltätig anerkann-
ten Zweck. Vor allem von wohlhabenden Gläubigen wurden zunehmend Geldleistungen als 
Ablass erworben.  

So bildete sich im Lauf der Zeit ein richtiger Ablasshandel heraus. Die Praxis setzte sich 
durch, dass Ablässe nicht nur zur Tilgung der eigenen Sündenstrafen erworben worden, son-
dern auch für Verstorbene, die nach damaliger Vorstellung im Fegfeuer für ihre Sünden büßen 
mussten. So entstand der Spruch ‚Sobald das Geld im Kasten klingt, die Seele in den Himmel 
springt‘. Vom ursprünglichen Sinn des Ablasses hatte man sich damit weit entfernt. Die römi-
sche Kurie, die für den Bau von Kirchen, aber auch für die Kriege, die der Kirchenstaat führte, 
wachsenden Geldbedarf hatte, sah im Ablassverkauf eine gute Einnahmequelle. Auch der Neu-
bau der Peterskirche in Rom wurde so finanziert. Die damalige Ablasspraxis war ein wesentli-
cher Kritikpunkt von Martin Luther. Die katholische Kirche hat später dann das gesamte Ab-
lasswesen reformiert.“ 

4. Nicht nur kognitiv, sondern mit allen Sinnen erschließen:                    
Kirchenräume 

4.1 Konfessionelle Differenzen als Lehre? 

Das vorangehende Unterrichtsbeispiel zum Ablass verbleibt im Wesentlichen auf der 
Ebene der Kognition und der konfessionskundlichen Information. Dies ist in diesem Fall 
nicht nur unumgänglich, sondern sinnvoll, da der historischen Kontextualisierung ge-
schuldet: Thema war der Ablasshandel zur Zeit der Reformation. Bei vielen anderen The-
men reicht es dagegen nicht, nur die kognitive Ebene zu bedienen.  

Christiane Caspary stellt in ihrer Studie zum konfessionell-kooperativen Unterricht an 
Realschulen eine durchgehend kognitive Prägung des Unterrichts sowie eine Dominanz 
von Lehrfragen fest: „Konfessionell-kooperativer Religionsunterricht bearbeitet konfessi-
onelle Differenzen weniger als faktisch erlebte Trennung zwischen Konfessionen und Mi-
lieus, sondern als Lehre.“18 Dagegen werde konfessionelle Differenz in der erlebbaren Di-
mension des ‚Raumes‘ kaum zum Thema gemacht. Unter der erlebnisaffinen Kategorie 
‚Raum‘ fasst Caspary die ästhetische Gestalt des Religionsunterrichts zusammen, die über 
die Dimension des Wissens hinausgeht und sich auf liturgische Formen, Rituale, Symbole, 
Gesten, Segen, Kreuzzeichen und andere körperliche Vollzüge bezieht. So reicht es nicht 
aus, die Gemeinsamkeiten und Unterschiede von konfessionell unterschiedlichen Kirchen-
räumen nur zu thematisieren und dann in einer Klassenarbeit abzufragen.  

 
18 Caspary, Umgang mit konfessioneller Differenz (wie Anm. 14), 186. 



 Sabine Pemsel-Maier 80 

4.2 Kirchenräume erleben 

Zum Best Practice-Beispiel wird eine solche Lernsequenz, wenn Schüler:innen die Mög-
lichkeit haben, selbst den jeweiligen Raum zu erkunden und dazu in Beziehung zu treten. 
Eine Lehrerin leitete im Rahmen einer Kirchenraumerkundung die Schüler:innen als erstes 
zu einer bewussten sinnlichen Wahrnehmung durch Schauen, Hören und Riechen zweier 
gezielt ausgesuchter unterschiedlicher Kirchenräume an. Die Eindrücke, die sie formulier-
ten, waren zum Teil deutlich konfessionell geprägt, ohne dass den meisten dies bewusst 
war: „ziemlich leer und langweilig“ − „schön, mit viel Gold“ − „etwas protzig“ − „riecht 
nach Kerzen und so“ − „richtig ruhig und feierlich“. Dann wurden die Schüler:innen an-
gehalten, sich in den Kirchenräumen zu bewegen und darauf zu achten, wie sie das tun und 
wie sich andere dort bewegen: Ist es passend, in der Kirche herumzutoben – und warum 
nicht? Wo ist es leiser, wo lauter – und gibt es womöglich Gründe dafür? Im Anschluss 
sollten sich die Schüler:innen innerhalb des jeweiligen Kirchenraums positionieren, indem 
sie sich einen Ort suchen, der für sie stimmig ist und an dem sie sich wohlfühlen; die Wahl 
sollte begründet werden. Gewählt wurden ganz unterschiedliche Plätze, hinten in der letz-
ten Bank ebenso wie direkt unterhalb des Altars, auf der Kanzel oder oben auf der Galerie. 
In der Folge ergaben sich interessante Gespräche: So setzten sich zwei Schülerinnen, die 
ministrierten, selbstverständlich in den Altarraum, was für andere undenkbar erschien. Die 
Lehrerin nutzte jede dieser Phasen, um konfessionelle Wissensbestände einfließen zu las-
sen. Am Ende der Kirchenerkundungen hatten alle nochmals die Möglichkeit, ihre Ein-
drücke zu formulieren, auch das, was sie überrascht hat. Die Unterschiedlichkeit von Kir-
chenräumen wurde so nicht nur kognitiv bewusst gemacht, sondern sinnlich erfahren. 

5. Konfessionelle Hintergründe erhellen:                                                      
Unterschiedliche Kirchenausstattungen 

5.1 Mögen Katholiken mehr Deko? 

Schüler:innen einer Mittelstufenklasse der Realschule sollen vorgegebene Begriffskarten 
(Altar, Ambo, Opferkerzen, Ewiges Licht etc.) der evangelischen oder katholischen Kirche 
zuordnen und außerdem kennzeichnen, was gemeinsam ist.19 Am Ende liegen bei der ka-
tholischen Kirche neun, bei der evangelischen Kirche drei Karten. Der katholische Lehrer – 
die Stunde wird ausnahmsweise im Team Teaching gestaltet – fragt nach, ob die Jugendli-
chen sich vorstellen können, warum das so sei: 

 „Ein evangelischer Schüler äußert die Vermutung, diese seien für die Katholiken das Heiligste. 
[…] Eine Konkretisierung oder weitere Erklärung von Seiten des Schülers erfolgt nicht, auch 
die Lehrpersonen lassen diese Meinungsäußerung offen und leiten zur Arbeit mit einem Ar-
beitsblatt weiter, das sich ebenfalls mit der Zuordnung konfessioneller spezifischer und ge-
meinsamer Kirchenraumgegenstände auseinandersetzt.“20 

 
19 Ebd., 124 f. 
20 Ebd., 124. 



Best Practice-Beispiele  81 

Hier wird von einer klassischen konfessionell-kooperativen Unterrichtssituation bei der 
Begegnung mit den verschiedenen Kirchenräumen berichtet: In katholischen Kirchen ist 
„mehr drin“ oder „Katholiken mögen halt mehr Deko“, wie Schüler:innen vielfach formu-
lieren; andere vermuten, „dass die evangelischen Kirchen nicht so viel Geld haben wie die 
katholischen“. 

5.2 Gottes Zuwendung zum Menschen wird sichtbar und greifbar  

Ein theologisch wie religionspädagogisch angemessener Umgang mit dieser Situation ge-
lang einer Lehrerin, indem sie erklärte:  

„Katholischer Glaube lebt von der Überzeugung, dass Gottes Heil in der Kirche erfahrbar, 
sichtbar, hörbar, greifbar, ja sogar riechbar wird, dass es sich in ihr verleiblicht. Gott hat sich 
in Jesus Christus sichtbar und greifbar gemacht; das schlägt sich auch in Gestaltung der Kir-
chenräume nieder.“  

Gemeinsam suchten die Schüler:innen nach Beispielen. In diesem Zusammenhang klärte 
sich auch, warum es in der katholischen Kirche Weihrauch gibt. Dem katholischen Prinzip 
setzte die Lehrerin die evangelische Überzeugung gegenüber, dass nicht das Prinzip der 
Sichtbarkeit des Heils, sondern Gottes Wort – das ja unsichtbar ist – im Mittelpunkt steht. 
Wieder überlegte die Klasse, ob und wie sich das in evangelischen Kirchenräumen aus-
drückt: in der Kanzel und der aufgeschlagenen Bibel.  

Zum Best practice-Beispiel avanciert diese Unterrichtspraxis in mehrfacher Hinsicht: 
Zum einen konnte die Lehrkraft sichtbare Unterschiede in der Ausstattung von Kirchen 
gegen mögliche Vor-Urteile theologisch begründen und konfessionelle Hintergründe be-
leuchten. Zugleich legte die Lehrerin Wert darauf, dass auch die katholische Kirche Gottes 
Wort hochschätzt. Damit ergänzte sie die Differenzhermeneutik durch eine Ökumenische 
Hermeneutik, die das gemeinsame christliche Fundament herausstellt. Weiter brachte sie 
auf doppelte Weise theologische Binnendifferenzierung ins Spiel: zum einen durch Fotos 
von evangelischen, genauer: lutherischen Kirchenräumen, in denen es Kerzen, Blumen-
schmuck und Paramente gibt, zum anderen durch Bilder von ganz unterschiedlich gestal-
teten katholischen Kirchenräumen mit prächtiger barocker, aber auch modern-minimalis-
tischer Ausstattung.  

6. Konfessionell Fremdes ausprobieren: Kniebeuge 

6.1 Muss man „einfach so runter“? 

In einer fünften Klasse, in der Unterschiede im Gottesdienst thematisiert werden, erwähnt 
die Lehrerin beiläufig, dass im katholischen Gottesdienst auch gekniet wird.21 Ein evange-
lischer Schüler kommentiert, dass er es nicht in Ordnung fände, „dass man, wenn man in 
die Kirche geht, einfach so runter muss“22 und löst damit eine kleine Diskussion zwischen 
 
21 Vgl. ebd., 125. 
22 Ebd. 



 Sabine Pemsel-Maier 82 

evangelischen und katholischen Schüler:innen aus. Die Lehrerin fasst sie dahingehend zu-
sammen, „dass es viele Unterschiede gebe, jedoch auch ganz viele Dinge, die gemeinsam 
sind.“23 Hier wurde eine Chance auf Verstehen nicht genutzt.  

6.2 Wie und warum Menschen niederknien 

Zu einem gelungenen Beispiel wird diese Unterrichtssituation − wie in einer vierten 
Grundschulklasse geschehen und gesehen −, wenn das fremde und offensichtlich befremd-
lich anmutende Knien im Gottesdienst nicht nur auf seine Bedeutung hin erhellt wird, was 
im genannten Beispiel nicht geschehen ist, sondern wenn verschiedene Haltungen, die 
Menschen vor Gott einnehmen können, thematisiert und im Sinne einer performativen 
Didaktik erprobt werden: „Macht es einen Unterschied, ob man in der Kirche sitzt oder 
steht (oder womöglich sogar liegt)? Wie fühlt es sich an, wenn man kniet? Hat Knien im-
mer nur etwas damit zu tun, dass man sich auf dem Boden kleinmachen muss? Was kann 
es sonst noch ausdrücken?“ − Eine andere Lehrperson präsentierte in dem Zusammenhang 
spontan den Schüler:innen einer neunten Klasse übers Internet ein Foto mit dem 1970 be-
rühmt gewordenen ungeplanten Kniefall von Willy Brandt vor dem Mahnmal zum Geden-
ken an den jüdischen Ghetto-Aufstand von 1943: „Was könnte den damaligen Bundes-
kanzler bewogen haben, plötzlich niederzuknien?“  

7. Keine künstlichen Differenzen konstruieren: Kanzel und Altar 

7.1 Wirklich eindeutig zuzuordnen? 

Wenn im konfessionell-kooperativen Unterricht mit Gegenüberstellungen und Zuord-
nungen gearbeitet wird − was ist typisch evangelisch, was typisch katholisch? − besteht die 
Gefahr, dass Unterschiede überbetont werden. Exemplarisch zeigt sich dies an der häufig 
im Unterricht praktizierten Gegenüberstellung von Kanzel als evangelisches und Altar als 
katholisches Konfessionsmerkmal. Hier werden künstlich Differenzen konstruiert.24 Denn 
sowohl Kanzeln als auch Altäre kommen in den Kirchen beider Konfessionen vor, wenn-
gleich in katholischen Kirchen die Kanzeln, soweit es sie aus früheren Zeiten (noch) gibt, 
aus Gründen der Abgrenzung von den reformatorischen Kirchen nicht mehr benutzt wer-
den, und die reformierten Kirchen lieber vom Tisch anstatt vom Altar sprechen. Kanzel 
und Altar sind daher nicht als alternative Gegensätze, sondern komplementär zu verstehen 
für unterschiedliche Akzentuierungen innerhalb der christlichen Gottesdienstpraxis: ei-
nerseits der Schwerpunkt auf Gottes Wort, andererseits der Schwerpunkt auf dem Sakra-
ment, ohne dass das eine gegen das andere ausgespielt werden könnte.  

 
23 Ebd. 
24 Vgl. dazu Stefanie Lorenzen, „Betwixt and Between“ – die Kategorie des „Dritten“ als Antwort auf die Heraus-
forderung konfessioneller Differenzierung im konfessionell­kooperativen Religionsunterricht, in: ZPT 75/3 
(2023) 268–280, doi: https://doi.org/10.1515/zpt-2023-2017. 



Best Practice-Beispiele  83 

7.2 Kanzel und Altar: Ausdruck christlichen Selbstverständnisses 

In einem gelungenen Unterrichtssetting vermeidet die Lehrkraft eine plakative Gegenüber-
stellung. Stattdessen fordert sie die Schüler:innen bei einer Kirchenerkundung, in der es 
Altar und Kanzel gibt, auf, sich dort zu positionieren, was sie persönlich für wichtiger hal-
ten. Gemeinsam überlegt sie dann mit den Schüler:innen, welche Inhalte sich mit diesen 
beiden Orten verbinden und warum beide für die Identität des Christlichen wichtig sind 
und daher zusammen gehören. Auf diese Weise kann zugleich deutlich werden, dass ein 
subjektorientierter Religionsunterricht Unterrichtsgegenstände nicht in erster Linie um ih-
rer selbst willen thematisiert, sondern dass sie vielmehr eine dienende Funktion haben: Sie 
sind dazu da, das christliche Deutespektrum anzubieten und Schüler:innen zu unterstüt-
zen, zu eigenen Deutungen zu gelangen und Fragen zu stellen. Auf diese Weise können 
sowohl konfessionelle Unterschiede als auch gemeinsame christliche Fundierungen sicht-
bar werden. 

8. Nicht überwältigen: Bittgebet zu Maria und Kreuzzeichen 

8.1 Ave Maria mit der ganzen Klasse? 

In der Grundschule ist ‚Maria‘ Thema.25 Die Lehrerin verteilt an die Schüler:innen ein Ma-
rienbild, das sie mit Krone und Schutzmantel und dem Jesuskind auf dem Arm zeigt. Dazu 
sagt sie: „Wir können ihr unsere Bitten vortragen. […] Wir haben ein Gebet, das kennen 
die Evangelischen gar nicht.“26 Im Anschluss spricht die Lehrerin, teilweise zusammen mit 
der gesamten Klasse, teilweise im Wechsel, einige Abschnitte aus dem Ave Maria: „Heilige 
Maria, bitte für uns Sünder, jetzt und in der Stunde unseres Todes. Amen.“27 Damit werden 
die evangelischen Schüler:innen zu katholischer Heiligenverehrung angehalten, ohne dass 
sie dies realisieren können.  

Wie dieses Unterrichtsarrangement zu einem Best Practice-Beispiel werden könnte? In-
dem es im Unterricht gar nicht zum Zuge kommt und weggelassen wird! Denn es ist zwei-
felhaft, dass Zweitklässler:innen den Inhalt dieser Worte verstehen können und ob der 
Blick auf die eigene Todesstunde entwicklungspsychologisch und lebensweltlich anschluss-
fähig ist. Abgesehen davon sind Bitten zu Maria oder Maria als Subjekt von Fürbittgebeten 
in den baden-württembergischen Bildungsplänen nirgendwo vorgesehen, schon gar nicht 
in der Grundschule.  

8.2 Kreuzzeichen − nicht als kommentarloses Ritual  

Ein anderes, bisweilen zu beobachtendes Beispiel für subtile konfessionelle Überwältigung 
ist der Umgang mit dem Kreuzzeichen.28 Im baden-württembergischen Bildungsplan wird 

 
25 Vgl. Kuld; Schweitzer; Tzscheetzsch; Weinhardt, Zusammenarbeiten (wie Anm. 13), 54 f. 
26 Ebd. 54. 
27 Ebd. 
28 Vgl. Caspary, Umgang mit konfessioneller Differenz (wie Anm. 14), 184. 



 Sabine Pemsel-Maier 84 

es zum Thema unter den Kompetenzen „spirituelle Elemente wie Rituale, freie und über-
lieferte Gebete reflektiert gestalten“29 (katholisch) und „an religiösen und liturgischen Aus-
drucksformen reflektiert teilnehmen oder diese mitgestalten“30 (evangelisch). Das Kreuz-
zeichen markiert keine substantielle theologische Differenz, doch es steht für unter-
schiedliche konfessionelle Praxis. Daher bedeutet es eine Überwältigung, wenn es zum 
Stundenbeginn oder zur Eröffnung eines Gebetes mit der ganzen Klasse kommentarlos 
vollzogen wird.  

Damit die Schüler:innen es als katholisch geprägte Gebetsgeste verstehen, muss zum ei-
nen das Kreuz als verbindendes Zeichen, zum anderen der unterschiedliche Gebrauch die-
ses Zeichens in den Konfessionen erklärt werden. Eine Grundschullehrerin nahm den 
Kreuzestod Jesu einschließlich der Auferstehung zum Anlass, um das Kreuz als Erken-
nungszeichen von Christen, und zwar „aller Christen, egal, ob sie evangelisch oder katho-
lisch sind“, zum Unterrichtsgegenstand zu machen. Im Sinne einer diskursiven Einfüh-
rung, wie sie eine performative Didaktik vorsieht, stand am Beginn die Erläuterung: „Wenn 
katholische Christen in eine Kirche hineingehen oder bevor sie beten, machen sie mit ihrer 
rechten Hand ein Kreuz-Zeichen. Damit machen sie sich bewusst, dass sie sich jetzt zu Gott 
hinwenden.“ Die Lehrerin machte das Kreuzzeichen vor, danach wies sie auf die konfessi-
onelle Differenz hin: „Die Evangelischen machen dieses Zeichen nicht. Aber sie könnten es 
auch machen, weil das Kreuz ihnen genauso wichtig ist. Martin Luther, der für die evange-
lische Kirche wichtig ist, hat gesagt: ‚Am Morgen, wenn du aufstehst, kannst du dich segnen 
mit dem Zeichen des heiligen Kreuzes.‘“ Im beobachteten Unterrichtsbeispiel blieb es bei 
dieser Erklärung. Unter Beachtung der Freiwilligkeit wäre es auch möglich, dass all dieje-
nigen Kinder, die wollen, ebenfalls das Kreuzzeichen machen, um den Gestus kennenzu-
lernen und nachzuempfinden. 

9. Stereotypisierungen aufbrechen: Maria 

9.1 An Maria glauben? 

Eine Lehrerin fragt in der Abschlussklasse einer Realschule nach den Unterschieden zwi-
schen den Kirchen, die sich „so weit auseinander gerückt“31 haben. „Ein evangelischer 
Schüler vermutet den Glauben, denn ‚die Katholiken glauben ja auch an Maria‘.“32 „Die 
katholische Lehrerin bestätigt diese Einschätzung und fügt den Begriff der Marienvereh-
rung an. Eine weitere Differenzierung zwischen dem Glauben an und der Verehrung von 
Heiligen leistet die Lehrperson nicht. Es bleibt offen, ob den Schülerinnen und Schülern 
diese Unterscheidung bewusst ist. Sie lobt das konfessionsspezifische Wissen zur fremden 
Konfession des Schülers.“33 

 
29 Bildungsplan Katholische Religionslehre, Grundschule, Standards für inhaltsbezogene Kompetenzen, Klassen 
1/2, 24. 
30 Bildungsplan Evangelische Religionslehre, Grundschule, Prozessbezogene Kompetenzen, 11. 
31 Caspary, Umgang mit konfessioneller Differenz (wie Anm. 13), 133 f. 
32 Ebd. 133. 
33 Ebd. 



Best Practice-Beispiele  85 

Dass nach der Auffassung evangelischer Jugendlicher Katholik:innen „an Maria glau-
ben“, evangelische Christ:innen dagegen nicht, sondern an Jesus, war mehrfach Gegen-
stand von Unterrichtsvideographien in den Sekundarstufen I und II. Von einer Ausnahme 
abgesehen löste jedes Mal eine solche Behauptung Widerstand bei den katholischen Schü-
ler:innen aus, die Wert darauf legten, dass sie „an Gott glauben oder an Jesus“ und Maria 
ihnen „eigentlich nichts bedeutet“. Dass man als Angehörige der katholischen Kirche ge-
wissermaßen automatisch einen besonderen Bezug zu Maria hat, ist ein häufig tradiertes 
Stereotyp, das Lehrkräfte im konfessionell-kooperativen Unterricht korrigieren müssen, 
ohne allerdings die nach wie vor bestehende Bedeutung Marias für viele (aber eben keines-
wegs alle) Katholik:innen zu negieren.  

9.2 Maria in katholischer (und evangelischer) Vielfalt entdecken 

Eine Gymnasiallehrerin gab den katholischen Schüler:innen, die aus verschiedenen Orten 
kamen, den Auftrag, in ihren jeweiligen Kirchen Marienstatuen und -bilder zu fotografie-
ren und zu notieren, wie viele und an welchen Orten in der Kirche sie zu finden sind. Da-
runter waren sowohl ein bekannter Marienwallfahrtsort mit einer prächtigen Mariendar-
stellung im Hochaltar als auch zwei moderne Kirchen mit eher unscheinbaren Dar-
stellungen. Auf diese Weise bekam die konfessionell gemischte Lerngruppe einen Eindruck 
von der Vielfalt von Marienbildern, die zugleich unterschiedliche katholische Sichtweisen 
auf Maria widerspiegelten: Maria als Königin mit Krone auf dem Haupt, als Mutter mit 
dem Kind auf dem Arm, als einfache junge Frau. In dem Zusammenhang wurde auch ge-
klärt, dass Marienverehrung nach der Lehre der katholischen Kirche ein Angebot, aber 
keine Verpflichtung ist. Der zweite Bestandteil dieses Best Practice-Beispiels war der Auf-
weis, dass Maria auch ein Bestandteil der evangelischen Tradition ist, wenngleich dies 
kaum mehr im Bewusstsein präsent ist. Die Lehrerin legte dazu der Lerngruppe die ab-
schließende Bitte aus Martin Luthers Auslegung des Magnificat vor: „Damit lassen’s wir 
bewenden und bitten Gott um ein rechtes Verständnis dieses Magnifikats, dass es nicht 
allein leuchte und rede, sondern brenne und lebe in Leib und Seele. Das verleihe uns Chris-
tus durch die Fürbitte und den Willen seiner lieben Mutter Maria. Amen.“34 Ergänzend 
traten ein aus evangelischer Perspektive formuliertes Mariengebet hinzu sowie ein Lied aus 
dem Evangelischen Kirchengesangbuch − „Herr, dein Wort, die edle Gabe“ − das Maria als 
vorbildliche Hörerin des Wortes erwähnt. Ein Gespräch über unterschiedliche Entwick-
lungen in der Marienfrömmigkeit schloss sich an.  
 Nicht nur wird Maria im eingangs referierten Beispiel und vielfach auch in Unterrichts-
materialien35 als Marker fürs Katholisch-Sein herangezogen. Vor allem wird der Unter-
schied zwischen Marienverehrung einerseits und dem Glauben an Maria bzw. der Anbe-
tung Marias nicht transparent gemacht. Auch wenn dieser Unterschied in der Praxis für 
Schüler:innen in der Regel nicht wirklich deutlich wird: Gelingende konfessionelle Koope-
ration muss darauf hinweisen und beide Begriffe voneinander abgrenzen. Eine Lehrerin 
 
34 Martin Luther, Das Magnifikat (1523), zitiert nach der Calwer Luther-Ausgabe von Wolfgang Metzger, Stutt-
gart 1996, 47. 
35 Vgl. Sabine Pemsel-Maier, Konfession(en) in aktuellen Unterrichtsmaterialien: Konfessionskundliche Darstel-
lungen und Tradierung überwundener Stereotype, in: Norbert Brieden; Hans Mendl; Oliver Reis; Hanna Roose 
(Hg.), Jahrbuch für konstruktivistische Religionsdidaktik 15 (2024) 90–101. 



 Sabine Pemsel-Maier 86 

nahm die Diskussion zu Maria zum Anlass, den Begriff ‚glauben‘ zu klären und zu diffe-
renzieren: „Was heißt ‚glauben‘ überhaupt? Glauben katholische Christ:innen an den 
Papst? Oder muss man ihre Beziehung zum Papst nicht ganz anders formulieren? Und 
glauben wir an den Teufel ebenso wie an Gott?“  

10. Beim gemeinsamen Fundament ansetzen:                                             
Eucharistie und Abendmahl 

10.1 Evangelisches Abendmahlsverständnis als das ‚Normale‘? 

An vielen Unterrichtsbeispielen lässt sich beobachten, dass die unterrichtende Lehrkraft 
von ihrer eigenen Konfession ausgeht und Merkmale der Schwesterkonfession als ‚das an-
dere‘ präsentiert. So wurde in einer Unterrichtsstunde in der 10. Klasse zunächst das evan-
gelische Abendmahlsverständnis mit seinen lutherischen und reformierten Varianten vor-
gestellt. Davon grenzte die Lehrperson das katholische Eucharistieverständnis ab. Damit 
wurde zwar der Didaktik des Perspektivenwechsels Rechnung getragen und die bestehen-
den theologischen Unterschiede kamen zu ihrem Recht. Und doch bleibt ein solches Vor-
gehen unbefriedigend. Zum einen wird mit einer evangelischen Normalitätskonstruktion 
gearbeitet, der eine katholische Alteritätskonstruktion entgegengesetzt wird. Gewiss gibt es 
im Schulkontext bedeutsamere Fälle von Othering. Und doch erscheint hier der gewählte 
Ausgangspunkt als die Folie, auf der anderes bemessen wird, als das ‚Normale‘, Selbstver-
ständliche und im Gegenzug die katholische Position als Abweichung. Zum anderen wird 
hier einseitig der Ansatz einer Differenzhermeneutik gewählt, während die Vergewisse-
rung der gemeinsamen Wurzeln und die damit einhergehende ökumenische Hermeneutik 
zu kurz kommen.36 

10.2 Erst die verbindende Bedeutung des Mahles, dann die konfessionelle Differenz  

Um ein Best Practice-Beispiel zu schaffen, müsste eine ökumenische Hermeneutik den 
Ausgangspunkt bilden. Die Lehrperson müsste statt bei konfessionellen Differenzierungen 
bei grundsätzlichen Überlegungen ansetzen, die alle Konfessionen betreffen: welche Be-
deutung gemeinsames Essen und gemeinsame Mahlfeiern im menschlichen Leben haben, 
warum Jesus die Form des Mahles gewählt hat, um bleibende Gemeinschaft mit ihm zu 
stiften, und wie verschiedene neutestamentliche Mahltraditionen dieses Geschehen deu-
ten. Wenn ein Ziel konfessionell-kooperativen Unterrichts im Kennenlernen christlicher 
Weltdeutungen in konfessioneller Prägung besteht, muss dieses gemeinsame Fundament 
am Anfang stehen. Erst dann können unterschiedliche konfessionelle Abendmahlsver-
ständnisse und -praxen entfaltet und von den Schüler:innen entsprechend eingeordnet 
werden. 

 
36 Vgl. in diesem Heft: Lindner; Lorenzen; Schambeck; Witten, Konfessionell-kooperativ Religion unterrichten – 
wie geht das? ‚Heilige‘ (wie Anm. 9). 



Best Practice-Beispiele  87 

11. Zusammenfassung 

Es ist deutlich geworden, dass das Gelingen konfessionell-kooperativen Unterrichts von 
unterschiedlichen Faktoren abhängig ist: Fachwissenschaftliche Kenntnisse sind ebenso re-
levant wie fachdidaktische. Konfessionelle Differenzen müssen benannt, dürfen aber nicht 
künstlich konstruiert werden. Eine hohe Sensibilität ist geboten, um nicht Stereotype zu 
reproduzieren oder in einen konfessionellen Überwältigungsmodus zu verfallen. Kreativi-
tät und Performativität sind wichtig, um nicht nur auf einer kognitiven Ebene zu bleiben, 
auf der Unterschiede für Kinder und Jugendliche keine Bedeutung haben. Insgesamt zeigt 
sich, dass eine Differenzhermeneutik, die lange Zeit für den konfessionell-kooperativen 
Religionsunterricht bestimmend war, eine Engführung darstellt. Eine konfessionssensible 
Didaktik macht aus, dass sie sich auch an einer ökumenischen Hermeneutik orientiert und 
vom gemeinsamen christlichen ausgeht. So lässt sich im Unterricht zeigen, wie sich 
Christ:insein in den verschiedenen Konfessionen ästhetisch, kognitiv und praktisch zu er-
kennen gibt. Angesichts dessen kommt der Qualifikation von Lehrkräften bereits in der 
Phase des Studiums sowie in der anschließenden Fortbildung eine Schlüsselrolle zu.  

 
This article provides insights into the practice of confessional-cooperative teaching in 
Baden-Württemberg. Aware that best practice examples cannot be clearly identified 
because the conditions and organizational forms of denominational cooperation vary 
greatly, it nevertheless offers a selection of successful examples of denominational-co-
operative teaching. These are contrasted with worst-practice examples from the litera-
ture. 

 


