
MThZ 76 (2025) 105–109 

Buchbesprechung 
 
Edeltraud Koller, Die Wissenschaften als Erkenntnisquelle der katholischen 
Morallehre. Die Päpstliche Akademie der Wissenschaften als Modell der 
ethischen Integration eines Locus theologicus alienus, Aschendorff-Verlag, 
Münster 2020 (= Studien der Moraltheologie. Neue Folge 13), 480 S., € 64,00; 
ISBN 978-3-402-11947-1. 

von Konrad Hilpert 

I. 
In den meisten Debatten über kirchliche Positionen zu moralischen Fragen, im Binnenraum der 
Kirche ohnehin, aber auch dort, wo die größere Öffentlichkeit sich beteiligt, geht es auch um den 
Streit über die Erkenntnisquellen der kirchlichen Morallehre und der theologischen Ethik insgesamt. 
So gut wie immer betrifft dieser Streit ‚die‘ Tradition, die häufig unter der Hand mit Äußerungen der 
Päpste aus den letzten 150 Jahren gleichgesetzt wird, einzelne biblische Aussagen und Texte, die her-
kömmlich zur Begründung angeführt wurden oder neuerdings ins Spiel gebracht werden, die Er-
kenntnisse ‚der‘ Humanwissenschaften, das Gewicht des sensus fidei bzw. sensus fidelium, die ‚Erfah-
rungen‘ der (sei es gläubigen, sei es ungläubigen) Menschen, oder ganz fundamental ‚den Willen 
Gottes‘. 
 Die vorliegende umfangreiche Arbeit der jetzigen Inhaberin des Lehrstuhls für Moraltheologie an 
der Philosophisch-Theologischen Hochschule Sankt Georgen in Frankfurt am Main möchte sich in die-
sem irisierenden Gewirr von starken Behauptungen und heftigen Bestreitungen der tragenden 
Grundlagen versichern, indem sie nach dem theoretischen Handwerkszeug im eigenen Fach sucht 
und dazu den Facetten der methodischen Disziplin ausführlich nach-denkt, und das dezidiert auf 
dem Boden der (vielfach nicht gekannten) Tradition. Die Arbeit – das ist wichtig, um das aufwändige 
Recherchieren und Belegen zu verstehen – ist eine Habilitationsschrift, die die Verfasserin 2018/2019 
an der Katholischen Privat-Universität Linz vorgelegt hat und mit der sie sich für Forschung und 
Lehre und alles, was sonst noch zum Amt eines Professors bzw. einer Professorin gehört, qualifiziert 
hat. Es ist – so viel sei an dieser Stelle vorausgreifend gesagt – eine sehr fleißige und gelehrte Arbeit, 
und sie füllt eine schon seit langem klaffende Leerstelle.  
 Beginnen tut sie in Teil I ganz klassisch mit der Exposition des als „Integration der Wissenschaften 
im Rahmen der päpstlichen Morallehre“ umschriebenen Problems und der Darstellung der Lösungs-
perspektiven, die sich aus der dem Spektrum der diversen vorhandenen Fächer der Theologie eröff-
nen, sowie einer präzisen Darstellung des Forschungsstandes. 
 Die Anerkennung der Bedeutung der Erkenntnisse der Wissenschaften für die kirchliche Lehre 
steht der Vf.in zufolge außer Frage und manifestiert sich exemplarisch in der 1936 errichteten Päpst-
lichen Akademie der Wissenschaften sowie weiterer Päpstlicher Akademien (u. a. der 1984 gegründe-
ten für das Leben und der im selben Jahr errichteten der Sozialwissenschaften). Diese Akademien ha-
ben nicht nur die Aufgabe, über den neuesten Stand der Erkenntnis zu informieren und dessen 
Relevanz für das eigene Lehren einzuschätzen, sondern auch den Auftrag, den Fortschritt der Er-
kenntnis in diesem Wissensbereich sowie den interdisziplinären Diskurs zu fördern; und darüber 
hinaus den, der Welt der Wissenschaften die kirchliche Lehre und deren Grundorientierungen ver-
ständlich zu machen. Die eigentliche Herausforderung sieht die Autorin darin, die vorausgesetzte 



 Konrad Hilpert 106 

Anerkennung der Erkenntnis von nichttheologischen Wissenschaften für die kirchliche Lehre in Fra-
gen des Sittlichen angemessen zu fassen. Hierzu schlägt sie vor, auf die Lehre von den loci theologici 
des Melchior Cano zurückzugreifen, und dabei die Erkenntnisse der Wissenschaften den loci alieni 
zuzuordnen. In der neueren erkenntnistheoretischen Debatte hatte vor allem Peter Hünermann die-
ses methodische Vorgehen vorgeschlagen, ohne dies aber hinsichtlich des Komplexes der Moral zu 
konkretisieren. 
 In Teil II folgt eine Untersuchung der Normentwicklung der päpstlichen Morallehre. Es handelt 
sich hierbei um die Binnensicht des päpstlichen Lehramts in Moralfragen. Forschungsobjekt ist aber 
nicht, wie es sich nahezulegen scheint, die Untersuchung ausgewählter Normen zu konkreten Fragen 
des Umgangs mit den Anderen und dem Leben in Gesellschaft und Staat, dem Umgang mit dem 
Leben am Anfang und am Ende, der Praktizierung des Glaubens in Frömmigkeit und Alltag u. a. m. 
Vielmehr konzentriert sich die Vf.in auf die mit entsprechenden Äußerungen des Lehramts verbun-
denen theoretischen Selbstverständnis-Elemente, fokussiert auf deren ‚Dienst‘ für die Sicherung und 
Entfaltung der kirchlichen Identität. Dieser funktionale Aspekt ist neu, begründet aber auch die zwin-
gende Notwendigkeit, die höchstamtliche Morallehre samt deren wahrgenommenen Veränderungen 
von vornherein als ‚Entwicklung‘ zu nehmen und zu interpretieren (vgl. 26 f.; 429 u. a.). 
 Der dritte Teil will den Beitrag der Wissenschaften für die (normative) ethische Erkenntnis her-
ausarbeiten. Dabei richtet sich die Aufmerksamkeit zunächst auf die Theorie und danach auf den 
Bereich der konkreten Urteilsfindung. Für die praktizierte Methode exemplarisch ist, was im folgen-
den Passus ausgeführt wird:  

„Die ethische Reflexion auf Moral zielt darauf, wahrhaftes Menschsein realisieren zu können. In ethischer 
Perspektive setzt menschliches Verhalten, das sich als ‚humanes‘ Handeln erweist, Moral voraus, die seinen 
Sinn bestimmt. Dabei ist ‚Freiheit‘ als zentraler Begriff zu beachten, weil Freiheit philosophisch den Kern 
des Selbstverständnisses des Menschen als eines sittlichen Subjekts bildet. Die Moral zeigt speziell durch 
die in einer Gemeinschaft geltenden sittlichen Normen, wie Freiheit in dieser Gemeinschaft begriffen wird. 
Demnach ist Moral der konkrete Ausdruck von Freiheit. Ethik als Reflexion auf Moral ist damit insgesamt 
auf das Ziel gerichtet, Freiheit als den Sinngrund menschlichen Handelns zu begründen und nachzuweisen. 
Das ist nun für die ethische Theoriebildung bedeutsam: Die Ethik muss die faktisch geltende Moral in der 
Gesellschaft und in Teilbereichen wahrnehmen. Denn dadurch trifft die Ethik unausweichlich auf das Frei-
heitsverständnis in der Gesellschaft […].“ (144) 

Es handelt sich also bei der vorliegenden Forschungsarbeit als gesamter weniger – wie man vielleicht 
erwarten könnte – um eine Untersuchung des Anspruchs und des Selbstverständnisses der die Moral 
betreffenden kirchlichen bzw. päpstlichen Lehre, sondern um den Versuch oder besser ein Angebot 
aus der Theologie, diese autoritative Lehre mit einem erkenntnistheoretischen Fundament auszustat-
ten bzw. dieses, sollte es unausgesprochen vorhanden sein, ans Licht zu bringen. Explizite theologi-
sche Selbstreflexionen finden in den Lehrdokumenten ja nur ausnahmsweise statt, am ausführlichs-
ten noch im Zusammenhang der Einführung des Topos ‚Zeichen der Zeit‘ in der Enzyklika Pacem in 
terris und in der Pastoralkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils (vgl. 201–203) sowie im 
Zuge der kritischen Beanstandungen von Entwicklungen im Fach Moraltheologie durch die Enzyk-
lika Veritatis splendor (vgl. 292–295). Das gesuchte Fundament selbst wird deshalb zum überwiegen-
den Teil mithilfe und aus vorhandenen moraltheologischen Ethik-Konzepten mittelbar bzw. analog 
erschlossen. Das ist eine weitreichende Entscheidung. Dass hierbei in nicht geringem Maß auf Auto-
ren und Konzepte Bezug zurückgegriffen wird, die vom kirchlichen Lehramt kritisch gesehen und 
teilweise in deutlicher, wenn auch nicht namentlicher Bezugnahme gerügt wurden – wie diejenigen 
von Alfons Auer, Franz Böckle und Wilhelm Korff –, gehört zu den Überraschungen dieser Arbeit, 
legt aber letztlich nur einmal mehr offen, dass auch die Lehramtsverlautbarungen theoretisch auf 



Buchbesprechung  107 

Theologie angewiesen und eben nicht autark sind, auch wenn manchmal dieser Anschein verbreitet 
bzw. in apologetischer Absicht suggeriert wird. 
 Im vierten Teil ihrer Arbeit möchte die Vf.in zeigen, dass die Wissenschaften nicht nur für das 
theologisch-ethische Reflektieren, sprich: für die akademischen Disziplinen Moraltheologie und 
Christliche Sozialethik und deren Akteure von größter Relevanz sind, sondern eben auch von der 
Morallehre qua Doktrin und aktiver Verkündigung sowie insbesondere vom päpstlichen Lehramt als 
notwendige und bedeutsame Erkenntnisquelle behandelt werden, auch wenn dies selten ausdrück-
lich in Worte gefasst ist. Den gewichtigsten und eindrucksvollsten Beleg hierfür erkennt die Autorin 
in der Beschäftigung und in den Bemühungen zahlreicher Organe der Römischen Kurie mit den 
nichttheologischen Wissenschaften (für eine Aufzählung vgl. 280–285). 
 Die Funktion der Wissenschaften für die Morallehre gemäß dem Verständnis des Lehramts selber 
wird näherhin charakterisiert erstens als „Hilfe für die ethische Erkenntnis“ (297), mit anderen Wor-
ten als „Abstützung der Morallehre“; an früherer Stelle (114) findet sich sogar die Formulierung, „im 
Bereich der Sittlichkeit die Offenbarung […] schützen“ zu sollen; zweitens als „Unterstützung der 
praktischen Umsetzung der Morallehre“ (298), was gleichbedeutend ist mit der Auslegung des Glau-
bens in Fragen des Sittlichen (vgl. 117); und drittens als „Potenzial, durch neue Ansätze und Leitkon-
zepte die sittliche Lehre weiter zu entwickeln“ (305); das bedeutet im Klartext, die christliche Bot-
schaft in der jeweiligen Zeit und situationsbezogen zu verkünden (vgl. 118). 
 Im fünften Teil schließlich geht es um Strukturen und Institutionen, die dem Lehramt den Zugang 
zu den Informationen der Wissenschaften gewährleisten können. An vorderster Stelle untersucht die 
Vf.in hierzu die Päpstlichen Akademien im Hinblick auf deren Aufgabenstellung, Arbeitsweise und 
Funktion. Sodann richtet sie ihr Augenmerk auf die Aufnahme von Erträgen von deren Podien, Ver-
anstaltungen und Veröffentlichungen in den Texten der offiziell verlautbarten Morallehre und Mo-
ralverkündigung. Wegen der zahlreichen aktuellen Probleme, die in den Akademien verhandelt wer-
den (vgl. etwa 359 f.), kann das nur exemplarisch anhand ausgewählter Themen (Vf.in: „Fälle“) 
geschehen (vgl. 366–419). Die Vf.in konzentriert sich auf die drei großen Themen Frieden, Atom-
waffen und Sicherung der Welternährung, zu denen reichlich Äußerungen vorliegen. Eine Rezeption 
im strengen Sinn einer wörtlichen Übernahme oder wenigstens eines evidenten Einflusses kann sie 
hierzu wegen der Vertraulichkeit der Unterlagen über die Arbeit in diesen Kommissionen zwar nicht 
nachweisen. Was sie immerhin aufzeigen und bestätigen kann, ist das Vorhandensein thematischer 
Nähe mittels Themenvergleich und die Ähnlichkeit in manchen Argumentationen mittels Analyse 
von Inhalten und Begründungen in Texten lehrhafter Art und in zeitlich benachbarten ‚Produkten‘ 
der Akademien. 
 Teil VI besteht nicht aus einer eigenständigen Facette der Problematik, sondern bietet ein Fazit. 
Darin werden noch einmal und pointiert die Päpstlichen Akademien der Wissenschaften als Modell 
für eine Integration der nichttheologischen Wissenschaften in die lehramtliche Morallehre heraus-
gestellt. „Der Vatikan verfügt (also) über Einrichtungen, die dem Lehramt in Fragen der Moral den 
Anschluss an den aktuellen Stand der Wissenschaften ermöglichen“ (426). Derlei Wahrnehmung sei 
freilich „auch [noch] auf anderen Wegen“ möglich, sprich durch einzelne mitarbeitende Personen, 
durch Vertreter der theologischen Ethik sowie durch persönliche Kontakte des Papstes (ebd.). 
 

II. 
 
Die vorliegende Arbeit lässt in formaler Hinsicht keine Wünsche offen. Die Gedankenführung ist 
logisch und in gut nachvollziehbare Schritte unterteilt. Besonders hervorgehoben zu werden verdie-
nen die zahlreichen Schemata, in denen die wichtigen Ergebnisse festgehalten und übersichtlich prä-
sentiert werden. Der Wille zur Gründlichkeit der Recherchen, der Fleiß in der Auswertung von Fach-
literatur und die Sorgfalt bei der Darstellung von Positionen nötigen Respekt ab. 



 Konrad Hilpert 108 

 Wenn man nach Lektüre des gesamten Werks aber inhaltlich etwas nicht unhinterfragt stehen las-
sen möchte, ist es am ehesten die selbstverständliche und affirmative Rede von ‚der‘ Morallehre der 
Kirche bzw. von ‚der‘ Päpstlichen Morallehre. Welche Bedeutung und noch mehr welche Berechti-
gung diese Denk- und Redeform hat, ist eine Frage, die sich gerade im Kontrast zur Denkform der 
modernen Wissenschaft kaum unterdrücken lässt. Und nicht zuletzt auch nicht im Kontrast zum 
Anspruch des Evangeliums und der gesamten biblischen Botschaft. 
 Die ausdrücklich einem Diktum von Bernhard Fraling folgende Feststellung, dass „die päpstliche 
Morallehre eine spezifische Form der theologischen Ethik ist“ (31) mit der Konsequenz, dass eine 
„strenge Abgrenzung von den Funktionen und Spezifika der theologischen Ethik nicht möglich“ sei 
(ebd.), ist keineswegs so harmlos, wie es den Anschein haben kann. Denn sie stellt zunächst ganz 
allgemein das Mitsprechen-Dürfen der Vielen, die konkret auch zur Kirche gehören – konkret also 
der ‚einfachen‘ Priester, der Laien, der Frauen, der in den kirchlichen Sozialräumen engagierten 
Gläubigen und vieler anderer – unter den ekklesiologischen Vorbehalt, dass es schon vorweg und 
unabhängig davon eine kompetentere und verlässlichere theologische Erkenntnis gibt. Und sie zeigt 
sich weder von der Tatsache irritiert, dass in Bezug auf immer mehr ethische Problemstellungen und 
Orientierungsfragen eine Pluralität von als verpflichtend oder auch nur erlaubt angesehenen Verhal-
tensweisen, normativen Einschätzungen und Traditionsbezügen besteht; noch von der Möglichkeit, 
dass Erkenntnisse aus dem Bereich der nichttheologischen Wissenschaften überlieferte normative 
Positionierungen in ihrer Zeitbedingtheit aufscheinen lassen und damit ihren Geltungsanspruch zu-
mindest teilweise relativieren bzw. nach Korrekturen rufen. 
 Ein weiterer Gedanke, der sich in diesem Zusammenhang einstellt, ist die Frage, ob die Kategorie 
der ‚Integration‘ als Grundfigur der Berücksichtigung von Erkenntnissen nichttheologischer Wissen-
schaften in das verbindliche amtliche Lehren und Verkündigen ausreichend den Umfang der Auf-
gabe und die faktische Brisanz umfasst, die aus dem – sei es eher zufälligen, sei es provozierten – 
Aufeinandertreffen von überlieferten bzw. fordernd wiederholten Positionierungen und neuen Er-
kenntnissen entstehen können. Denn diese ‚Begegnung‘ ist, gerade wenn es um Themen und Prob-
leme der Moral geht, in den letzten Jahrzehnten häufig konfliktär verlaufen, wenn eine bestimmte 
Lehre von den Erkenntnissen der Humanwissenschaften zu dieser Frage nicht wie erwartet bestätigt 
wurde. Und obendrein häufig so, dass sich der Konflikt gerade und stellvertretend auf den Gegensatz 
zwischen der auf nachvollziehbaren Gründen insistierenden Moraltheologie und dem Beharren auf 
dem Wortlaut der vorhandenen und kodifizierten kirchlichen Morallehre zugespitzt hat.  
 Diese Konflikte werden zwar erwähnt (vgl. 298–303), spielen aber systematisch keine oder jeden-
falls eine viel zu wenig gewichtige Rolle. Und das, obschon sie vor allem für die involvierten Mo-
raltheologen (und teilweise auch deren Schülerschaft) in nicht wenigen Fällen mit ehrenrührigen, 
existenzbedrohenden, ja tragischen Konsequenzen verbunden waren! Bedeutet ‚Integration‘ in die-
sem Zusammenhang also, dass diese heftigen Konflikte bei richtiger Sichtweise und korrekter Hand-
habung der Rezeption der entsprechenden Erkenntnisse der Wissenschaften in die normativ-theolo-
gischen Bemühungen des Lehramts ausgeblieben wären? Oder gehen sie in der eigenen kirchlichen 
und Treue verlangenden Sicht eben doch zulasten der Einsichts- und Selbstkorrekturwilligkeit der 
moraltheologischen Akteure? Ist der schwere innerkirchliche Konflikt um Humanae vitae samt all 
den Folge-Konflikten (bis hin zu den Auseinandersetzungen im Rahmen des im Bereich der Deut-
schen Bischofskonferenz durchgeführten Prozesses Synodaler Weg) nicht ein Beispiel dafür, dass eine 
Berufung auf den Dienst der Wahrung und Entfaltung kirchlicher Identität das Problem nicht löst, 
sondern möglicherweise verschärft? Spricht es nicht Bände, dass, wie die Vf.in selbstfeststellt (vgl. 
302), in vielen Dokumenten des Lehramts ausdrücklich davor gewarnt wird, die Erkenntnismöglich-
keiten der Wissenschaften zu überschätzen? 



Buchbesprechung  109 

 Stattdessen könnte man aber auch fragen, was es theologisch eigentlich bedeutet, wenn das Lehr-
amt selbst in den letzten Jahren auffällige Anstrengungen unternommen hat, im Vorfeld von Syno-
den durch Befragungen der künftigen Adressaten ein genaueres (das heißt doch wohl: einerseits re-
alistisches und andererseits differenziertes) Bild von der Praxis und den diesbezüglichen Über–
zeugungen ihrer Gläubigen zu bekommen (vgl. 290). Und was es bedeutet, dass das Lehramt seine 
eigenen paternalistischen Verfahren der Text-Produktion durch organisierte dialogische Diskussi-
onsphasen erweitert hat und wenigstens vereinzelt, aber immerhin unübersehbar, Versuche unter-
nommen hat, die Beschränkung auf die eigene Selbstreferentialität aufzubrechen und ganz offiziell 
auch Überlegungen anderer Herkunft (hierarchisch und geografisch) einzubeziehen. Vielleicht stellt 
ja auch das in der Arbeit ausführlich gewürdigte internationale politische und diplomatische Agieren 
des Vatikans für Frieden, Konfliktmoderation und ein besseres Miteinander der Religionen (vgl. 388, 
399) faktisch eine Schwerpunktverschiebung dar vom bloßen Lehren und Belehren über Moral zum 
aktiven Ermöglichen und Schaffen von Strukturen und Praxen der Konfliktmoderation, des exemp-
larischen gerechten Austauschs und der respektvollen Unterstützung bisher wenig beachteter au-
tochthoner Kulturen. 
 Die Vf.in macht in ihren Schlussfolgerungen sehr deutlich, dass die Leit- und Zielidee der kirchli-
chen Morallehre und -verkündigung der Zukunft nur eine Erkenntnistheorie sein kann, wie sie im 
Konzept der sogenannten autonomen Moral im christlichen Kontext von Alfons Auer und anderen 
auf der Basis der entsprechenden Aussagen der Pastoralkonstitution Gaudium et spes des Zweiten 
Vatikanischen Konzils zugrundegelegt wurde (vgl. 315–321 u. 430–437) und in der Arbeit der Päpst-
lichen Akademien der Wissenschaften ohne Aufsehen bereits schon seit Jahrzehnten praktiziert wird. 
Die jahrelange und intensive Auseinandersetzung darüber in der Moraltheologie wird deshalb von 
ihr ausführlich und vergleichsweise detailliert referiert (vgl. 42–48 u. 49–66 sowie 309–315). Dies ist 
wegen der grundsätzlichen Klärungen des Verhältnisses von Glaube, Vernunft und Handeln, die hier 
stattgefunden haben, wichtig. Allerdings hat sich der Bezugsrahmen des Frage-‚Raums‘ in den unge-
fähr fünfzig Jahren seither verschoben: Autonomie erweist sich heute als ein Ideal, das individuell, 
gesellschaftlich wie auch erkenntnistheoretisch nicht ‚für sich‘, sondern immer nur kontextuell (so-
zial wie auch kulturell), graduell und annäherungsweise erreicht werden kann und als leitende Per-
spektive taugt. In der globalisierten Gesellschaft und in der informell unbegrenzt erweiterten Welt zieht 
‚theologale Autonomie‘ als Inbegriff des Selbstverständnisses der Theologischen Ethik automatisch 
die Frage nach dem Essentiellen, nach dem Besonderen, nach dem Eigenen der christlichen Positio-
nen im bestehenden Wettbewerb der pluralen Angebote und Ansprüche nach sich. Das gilt heute 
schon in Bezug auf jedes Krankenhaus, wenn es um die Frage der Erhaltung und Investition für die 
Zukunft geht, ja auch für jede soziale Einrichtung, die auf die Beteiligung an der Finanzierung durch 
die öffentliche Hand angewiesen ist. Es gilt aber auch für die öffentlichen Debatten über Projekte der 
gesetzlichen Gestaltung ethisch sensibler Bereiche. Der emphatische Hinweis auf Autonomie und 
Vernünftigkeit reichen da, selbst wenn sie von amtlicher kirchlicher Seite vorgetragen würden, allein 
nicht aus. Um mitsprechen zu dürfen, wird man auch das Eigene, das vielleicht in traditionellen For-
meln abgespeichert ist und aufgehoben wurde, erklären können müssen. 
 


