MThZ 76 (2025) 105-109

Buchbesprechung

Edeltraud Koller, Die Wissenschaften als Erkenntnisquelle der katholischen
Morallehre. Die Pépstliche Akademie der Wissenschaften als Modell der
ethischen Integration eines Locus theologicus alienus, Aschendorff-Verlag,
Miinster 2020 (= Studien der Moraltheologie. Neue Folge 13), 480 S., € 64,00;
ISBN 978-3-402-11947-1.

von Konrad Hilpert

L

In den meisten Debatten iiber kirchliche Positionen zu moralischen Fragen, im Binnenraum der
Kirche ohnehin, aber auch dort, wo die grofiere Offentlichkeit sich beteiligt, geht es auch um den
Streit tiber die Erkenntnisquellen der kirchlichen Morallehre und der theologischen Ethik insgesamt.
So gut wie immer betrifft dieser Streit ,die‘ Tradition, die haufig unter der Hand mit Auflerungen der
Pépste aus den letzten 150 Jahren gleichgesetzt wird, einzelne biblische Aussagen und Texte, die her-
kémmlich zur Begriindung angefiithrt wurden oder neuerdings ins Spiel gebracht werden, die Er-
kenntnisse ,der* Humanwissenschaften, das Gewicht des sensus fidei bzw. sensus fidelium, die ,Erfah-
rungen‘ der (sei es glaubigen, sei es unglaubigen) Menschen, oder ganz fundamental ,den Willen
Gottes®.

Die vorliegende umfangreiche Arbeit der jetzigen Inhaberin des Lehrstuhls fiir Moraltheologie an
der Philosophisch-Theologischen Hochschule Sankt Georgen in Frankfurt am Main mochte sich in die-
sem irisierenden Gewirr von starken Behauptungen und heftigen Bestreitungen der tragenden
Grundlagen versichern, indem sie nach dem theoretischen Handwerkszeug im eigenen Fach sucht
und dazu den Facetten der methodischen Disziplin ausfiihrlich nach-denkt, und das dezidiert auf
dem Boden der (vielfach nicht gekannten) Tradition. Die Arbeit — das ist wichtig, um das aufwéndige
Recherchieren und Belegen zu verstehen - ist eine Habilitationsschrift, die die Verfasserin 2018/2019
an der Katholischen Privat-Universitdt Linz vorgelegt hat und mit der sie sich fiir Forschung und
Lehre und alles, was sonst noch zum Amt eines Professors bzw. einer Professorin gehort, qualifiziert
hat. Es ist — so viel sei an dieser Stelle vorausgreifend gesagt — eine sehr fleiffige und gelehrte Arbeit,
und sie fiillt eine schon seit langem klaffende Leerstelle.

Beginnen tut sie in Teil I ganz klassisch mit der Exposition des als ,,Integration der Wissenschaften
im Rahmen der pépstlichen Morallehre“ umschriebenen Problems und der Darstellung der Losungs-
perspektiven, die sich aus der dem Spektrum der diversen vorhandenen Facher der Theologie eroff-
nen, sowie einer prazisen Darstellung des Forschungsstandes.

Die Anerkennung der Bedeutung der Erkenntnisse der Wissenschaften fiir die kirchliche Lehre
steht der Vf.in zufolge aufler Frage und manifestiert sich exemplarisch in der 1936 errichteten Pipst-
lichen Akademie der Wissenschaften sowie weiterer Pépstlicher Akademien (u. a. der 1984 gegriinde-
ten fiir das Leben und der im selben Jahr errichteten der Sozialwissenschaften). Diese Akademien ha-
ben nicht nur die Aufgabe, tiber den neuesten Stand der Erkenntnis zu informieren und dessen
Relevanz fiir das eigene Lehren einzuschitzen, sondern auch den Auftrag, den Fortschritt der Er-
kenntnis in diesem Wissensbereich sowie den interdisziplindren Diskurs zu fordern; und dariiber
hinaus den, der Welt der Wissenschaften die kirchliche Lehre und deren Grundorientierungen ver-
standlich zu machen. Die eigentliche Herausforderung sieht die Autorin darin, die vorausgesetzte



106 Konrad Hilpert

Anerkennung der Erkenntnis von nichttheologischen Wissenschaften fiir die kirchliche Lehre in Fra-
gen des Sittlichen angemessen zu fassen. Hierzu schlagt sie vor, auf die Lehre von den loci theologici
des Melchior Cano zuriickzugreifen, und dabei die Erkenntnisse der Wissenschaften den loci alieni
zuzuordnen. In der neueren erkenntnistheoretischen Debatte hatte vor allem Peter Hiinermann die-
ses methodische Vorgehen vorgeschlagen, ohne dies aber hinsichtlich des Komplexes der Moral zu
konkretisieren.

In Teil II folgt eine Untersuchung der Normentwicklung der pépstlichen Morallehre. Es handelt
sich hierbei um die Binnensicht des papstlichen Lehramts in Moralfragen. Forschungsobjekt ist aber
nicht, wie es sich nahezulegen scheint, die Untersuchung ausgewéhlter Normen zu konkreten Fragen
des Umgangs mit den Anderen und dem Leben in Gesellschaft und Staat, dem Umgang mit dem
Leben am Anfang und am Ende, der Praktizierung des Glaubens in Frommigkeit und Alltag u. a. m.
Vielmehr konzentriert sich die Vf.in auf die mit entsprechenden Auflerungen des Lehramts verbun-
denen theoretischen Selbstverstdndnis-Elemente, fokussiert auf deren ,Dienst’ fiir die Sicherung und
Entfaltung der kirchlichen Identitit. Dieser funktionale Aspekt ist neu, begriindet aber auch die zwin-
gende Notwendigkeit, die hochstamtliche Morallehre samt deren wahrgenommenen Veranderungen
von vornherein als ,Entwicklung® zu nehmen und zu interpretieren (vgl. 26 f.; 429 u. a.).

Der dritte Teil will den Beitrag der Wissenschaften fiir die (normative) ethische Erkenntnis her-
ausarbeiten. Dabei richtet sich die Aufmerksambkeit zunéchst auf die Theorie und danach auf den
Bereich der konkreten Urteilsfindung. Fiir die praktizierte Methode exemplarisch ist, was im folgen-
den Passus ausgefiihrt wird:

»Die ethische Reflexion auf Moral zielt darauf, wahrhaftes Menschsein realisieren zu konnen. In ethischer
Perspektive setzt menschliches Verhalten, das sich als ,humanes‘ Handeln erweist, Moral voraus, die seinen
Sinn bestimmt. Dabei ist ,Freiheit* als zentraler Begriff zu beachten, weil Freiheit philosophisch »den Kern
des Selbstverstindnisses des Menschen als eines sittlichen Subjekts« bildet. Die Moral zeigt speziell durch
die in einer Gemeinschaft geltenden sittlichen Normen, wie Freiheit in dieser Gemeinschaft begriffen wird.
Demnach ist Moral der konkrete Ausdruck von Freiheit. Ethik als Reflexion auf Moral ist damit insgesamt
auf das Ziel gerichtet, Freiheit als den Sinngrund menschlichen Handelns zu begriinden und nachzuweisen.
Das ist nun fiir die ethische Theoriebildung bedeutsam: Die Ethik muss die faktisch geltende Moral in der
Gesellschaft und in Teilbereichen wahrnehmen. Denn dadurch trifft die Ethik unausweichlich auf das Frei-
heitsverstindnis in der Gesellschaft [...].“ (144)

Es handelt sich also bei der vorliegenden Forschungsarbeit als gesamter weniger — wie man vielleicht
erwarten konnte - um eine Untersuchung des Anspruchs und des Selbstverstindnisses der die Moral
betreffenden kirchlichen bzw. pépstlichen Lehre, sondern um den Versuch oder besser ein Angebot
aus der Theologie, diese autoritative Lehre mit einem erkenntnistheoretischen Fundament auszustat-
ten bzw. dieses, sollte es unausgesprochen vorhanden sein, ans Licht zu bringen. Explizite theologi-
sche Selbstreflexionen finden in den Lehrdokumenten ja nur ausnahmsweise statt, am ausfiihrlichs-
ten noch im Zusammenhang der Einfithrung des Topos ,Zeichen der Zeit® in der Enzyklika Pacem in
terris und in der Pastoralkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils (vgl. 201-203) sowie im
Zuge der kritischen Beanstandungen von Entwicklungen im Fach Moraltheologie durch die Enzyk-
lika Veritatis splendor (vgl. 292-295). Das gesuchte Fundament selbst wird deshalb zum tiberwiegen-
den Teil mithilfe und aus vorhandenen moraltheologischen Ethik-Konzepten mittelbar bzw. analog
erschlossen. Das ist eine weitreichende Entscheidung. Dass hierbei in nicht geringem Maf auf Auto-
ren und Konzepte Bezug zuriickgegriffen wird, die vom kirchlichen Lehramt kritisch gesehen und
teilweise in deutlicher, wenn auch nicht namentlicher Bezugnahme geriigt wurden - wie diejenigen
von Alfons Auer, Franz Béckle und Wilhelm Korff -, gehort zu den Uberraschungen dieser Arbeit,
legt aber letztlich nur einmal mehr offen, dass auch die Lehramtsverlautbarungen theoretisch auf



Buchbesprechung 107

Theologie angewiesen und eben nicht autark sind, auch wenn manchmal dieser Anschein verbreitet
bzw. in apologetischer Absicht suggeriert wird.

Im vierten Teil ihrer Arbeit mochte die VEin zeigen, dass die Wissenschaften nicht nur fiir das
theologisch-ethische Reflektieren, sprich: fiir die akademischen Disziplinen Moraltheologie und
Christliche Sozialethik und deren Akteure von grofiter Relevanz sind, sondern eben auch von der
Morallehre qua Doktrin und aktiver Verkiindigung sowie insbesondere vom pépstlichen Lehramt als
notwendige und bedeutsame Erkenntnisquelle behandelt werden, auch wenn dies selten ausdriick-
lich in Worte gefasst ist. Den gewichtigsten und eindrucksvollsten Beleg hierfiir erkennt die Autorin
in der Beschiftigung und in den Bemithungen zahlreicher Organe der Rémischen Kurie mit den
nichttheologischen Wissenschaften (fiir eine Aufzidhlung vgl. 280-285).

Die Funktion der Wissenschaften fiir die Morallehre gemif§ dem Verstindnis des Lehramts selber
wird naherhin charakterisiert erstens als ,,Hilfe fiir die ethische Erkenntnis® (297), mit anderen Wor-
ten als ,, Abstiitzung der Morallehre®; an fritherer Stelle (114) findet sich sogar die Formulierung, ,im
Bereich der Sittlichkeit die Offenbarung [...] schiitzen“ zu sollen; zweitens als ,,Unterstiitzung der
praktischen Umsetzung der Morallehre® (298), was gleichbedeutend ist mit der Auslegung des Glau-
bens in Fragen des Sittlichen (vgl. 117); und drittens als ,,Potenzial, durch neue Ansitze und Leitkon-
zepte die sittliche Lehre weiter zu entwickeln® (305); das bedeutet im Klartext, die christliche Bot-
schaft in der jeweiligen Zeit und situationsbezogen zu verkiinden (vgl. 118).

Im fiinften Teil schliefflich geht es um Strukturen und Institutionen, die dem Lehramt den Zugang
zu den Informationen der Wissenschaften gewéhrleisten konnen. An vorderster Stelle untersucht die
Vf.in hierzu die Pdpstlichen Akademien im Hinblick auf deren Aufgabenstellung, Arbeitsweise und
Funktion. Sodann richtet sie ihr Augenmerk auf die Aufnahme von Ertrigen von deren Podien, Ver-
anstaltungen und Veroéffentlichungen in den Texten der offiziell verlautbarten Morallehre und Mo-
ralverkiindigung. Wegen der zahlreichen aktuellen Probleme, die in den Akademien verhandelt wer-
den (vgl. etwa 359 f.), kann das nur exemplarisch anhand ausgewéhlter Themen (Vf.in: ,Fille®)
geschehen (vgl. 366-419). Die Vfin konzentriert sich auf die drei groflen Themen Frieden, Atom-
waffen und Sicherung der Welternihrung, zu denen reichlich Auferungen vorliegen. Eine Rezeption
im strengen Sinn einer wortlichen Ubernahme oder wenigstens eines evidenten Einflusses kann sie
hierzu wegen der Vertraulichkeit der Unterlagen iiber die Arbeit in diesen Kommissionen zwar nicht
nachweisen. Was sie immerhin aufzeigen und bestdtigen kann, ist das Vorhandensein thematischer
Nihe mittels Themenvergleich und die Ahnlichkeit in manchen Argumentationen mittels Analyse
von Inhalten und Begriindungen in Texten lehrhafter Art und in zeitlich benachbarten ,Produkten’
der Akademien.

Teil VI besteht nicht aus einer eigenstindigen Facette der Problematik, sondern bietet ein Fazit.
Darin werden noch einmal und pointiert die Papstlichen Akademien der Wissenschaften als Modell
fiir eine Integration der nichttheologischen Wissenschaften in die lehramtliche Morallehre heraus-
gestellt. ,,Der Vatikan verfiigt (also) iiber Einrichtungen, die dem Lehramt in Fragen der Moral den
Anschluss an den aktuellen Stand der Wissenschaften erméglichen® (426). Derlei Wahrnehmung sei
freilich ,auch [noch] auf anderen Wegen“ moglich, sprich durch einzelne mitarbeitende Personen,
durch Vertreter der theologischen Ethik sowie durch personliche Kontakte des Papstes (ebd.).

IIL.

Die vorliegende Arbeit ldsst in formaler Hinsicht keine Wiinsche offen. Die Gedankenfiithrung ist
logisch und in gut nachvollziehbare Schritte unterteilt. Besonders hervorgehoben zu werden verdie-
nen die zahlreichen Schemata, in denen die wichtigen Ergebnisse festgehalten und tibersichtlich pra-
sentiert werden. Der Wille zur Griindlichkeit der Recherchen, der Fleifd in der Auswertung von Fach-
literatur und die Sorgfalt bei der Darstellung von Positionen notigen Respekt ab.



108 Konrad Hilpert

Wenn man nach Lektiire des gesamten Werks aber inhaltlich etwas nicht unhinterfragt stehen las-
sen mochte, ist es am ehesten die selbstverstindliche und affirmative Rede von ,der Morallehre der
Kirche bzw. von ,der Pdpstlichen Morallehre. Welche Bedeutung und noch mehr welche Berechti-
gung diese Denk- und Redeform hat, ist eine Frage, die sich gerade im Kontrast zur Denkform der
modernen Wissenschaft kaum unterdriicken ldsst. Und nicht zuletzt auch nicht im Kontrast zum
Anspruch des Evangeliums und der gesamten biblischen Botschaft.

Die ausdriicklich einem Diktum von Bernhard Fraling folgende Feststellung, dass ,,die papstliche
Morallehre eine spezifische Form der theologischen Ethik ist“ (31) mit der Konsequenz, dass eine
~strenge Abgrenzung von den Funktionen und Spezifika der theologischen Ethik nicht moglich® sei
(ebd.), ist keineswegs so harmlos, wie es den Anschein haben kann. Denn sie stellt zundchst ganz
allgemein das Mitsprechen-Diirfen der Vielen, die konkret auch zur Kirche gehoren — konkret also
der ,einfachen® Priester, der Laien, der Frauen, der in den kirchlichen Sozialriumen engagierten
Gldubigen und vieler anderer - unter den ekklesiologischen Vorbehalt, dass es schon vorweg und
unabhingig davon eine kompetentere und verlisslichere theologische Erkenntnis gibt. Und sie zeigt
sich weder von der Tatsache irritiert, dass in Bezug auf immer mehr ethische Problemstellungen und
Orientierungsfragen eine Pluralitit von als verpflichtend oder auch nur erlaubt angesehenen Verhal-
tensweisen, normativen Einschdtzungen und Traditionsbeziigen besteht; noch von der Méoglichkeit,
dass Erkenntnisse aus dem Bereich der nichttheologischen Wissenschaften tiberlieferte normative
Positionierungen in ihrer Zeitbedingtheit aufscheinen lassen und damit ihren Geltungsanspruch zu-
mindest teilweise relativieren bzw. nach Korrekturen rufen.

Ein weiterer Gedanke, der sich in diesem Zusammenhang einstellt, ist die Frage, ob die Kategorie
der ,Integration‘ als Grundfigur der Beriicksichtigung von Erkenntnissen nichttheologischer Wissen-
schaften in das verbindliche amtliche Lehren und Verkiindigen ausreichend den Umfang der Auf-
gabe und die faktische Brisanz umfasst, die aus dem - sei es eher zufilligen, sei es provozierten -
Aufeinandertreffen von tiberlieferten bzw. fordernd wiederholten Positionierungen und neuen Er-
kenntnissen entstehen kénnen. Denn diese ,Begegnung’ ist, gerade wenn es um Themen und Prob-
leme der Moral geht, in den letzten Jahrzehnten haufig konfliktir verlaufen, wenn eine bestimmte
Lehre von den Erkenntnissen der Humanwissenschaften zu dieser Frage nicht wie erwartet bestitigt
wurde. Und obendrein haufig so, dass sich der Konflikt gerade und stellvertretend auf den Gegensatz
zwischen der auf nachvollziehbaren Griinden insistierenden Moraltheologie und dem Beharren auf
dem Wortlaut der vorhandenen und kodifizierten kirchlichen Morallehre zugespitzt hat.

Diese Konflikte werden zwar erwahnt (vgl. 298-303), spielen aber systematisch keine oder jeden-
falls eine viel zu wenig gewichtige Rolle. Und das, obschon sie vor allem fiir die involvierten Mo-
raltheologen (und teilweise auch deren Schiilerschaft) in nicht wenigen Fallen mit ehrenriihrigen,
existenzbedrohenden, ja tragischen Konsequenzen verbunden waren! Bedeutet ,Integration® in die-
sem Zusammenhang also, dass diese heftigen Konflikte bei richtiger Sichtweise und korrekter Hand-
habung der Rezeption der entsprechenden Erkenntnisse der Wissenschaften in die normativ-theolo-
gischen Bemithungen des Lehramts ausgeblieben waren? Oder gehen sie in der eigenen kirchlichen
und Treue verlangenden Sicht eben doch zulasten der Einsichts- und Selbstkorrekturwilligkeit der
moraltheologischen Akteure? Ist der schwere innerkirchliche Konflikt um Humanae vitae samt all
den Folge-Konflikten (bis hin zu den Auseinandersetzungen im Rahmen des im Bereich der Deut-
schen Bischofskonferenz durchgefiihrten Prozesses Synodaler Weg) nicht ein Beispiel dafiir, dass eine
Berufung auf den Dienst der Wahrung und Entfaltung kirchlicher Identitét das Problem nicht 1st,
sondern moglicherweise verschérft? Spricht es nicht Bande, dass, wie die Vf.in selbstfeststellt (vgl.
302), in vielen Dokumenten des Lehramts ausdriicklich davor gewarnt wird, die Erkenntnisméglich-
keiten der Wissenschaften zu tiberschitzen?



Buchbesprechung 109

Stattdessen konnte man aber auch fragen, was es theologisch eigentlich bedeutet, wenn das Lehr-
amt selbst in den letzten Jahren auffillige Anstrengungen unternommen hat, im Vorfeld von Syno-
den durch Befragungen der kiinftigen Adressaten ein genaueres (das heif8t doch wohl: einerseits re-
alistisches und andererseits differenziertes) Bild von der Praxis und den diesbeziiglichen Uber-
zeugungen ihrer Gldubigen zu bekommen (vgl. 290). Und was es bedeutet, dass das Lehramt seine
eigenen paternalistischen Verfahren der Text-Produktion durch organisierte dialogische Diskussi-
onsphasen erweitert hat und wenigstens vereinzelt, aber immerhin uniibersehbar, Versuche unter-
nommen hat, die Beschrinkung auf die eigene Selbstreferentialitit aufzubrechen und ganz offiziell
auch Uberlegungen anderer Herkuntft (hierarchisch und geografisch) einzubeziehen. Vielleicht stellt
jaauch das in der Arbeit ausfiihrlich gewiirdigte internationale politische und diplomatische Agieren
des Vatikans fiir Frieden, Konfliktmoderation und ein besseres Miteinander der Religionen (vgl. 388,
399) faktisch eine Schwerpunktverschiebung dar vom bloflen Lehren und Belehren iiber Moral zum
aktiven Ermoglichen und Schaffen von Strukturen und Praxen der Konfliktmoderation, des exemp-
larischen gerechten Austauschs und der respektvollen Unterstiitzung bisher wenig beachteter au-
tochthoner Kulturen.

Die Vf.in macht in ihren Schlussfolgerungen sehr deutlich, dass die Leit- und Zielidee der kirchli-
chen Morallehre und -verkiindigung der Zukunft nur eine Erkenntnistheorie sein kann, wie sie im
Konzept der sogenannten autonomen Moral im christlichen Kontext von Alfons Auer und anderen
auf der Basis der entsprechenden Aussagen der Pastoralkonstitution Gaudium et spes des Zweiten
Vatikanischen Konzils zugrundegelegt wurde (vgl. 315-321 u. 430-437) und in der Arbeit der Péipst-
lichen Akademien der Wissenschaften ohne Aufsehen bereits schon seit Jahrzehnten praktiziert wird.
Die jahrelange und intensive Auseinandersetzung dariiber in der Moraltheologie wird deshalb von
ihr ausfithrlich und vergleichsweise detailliert referiert (vgl. 42-48 u. 49-66 sowie 309-315). Dies ist
wegen der grundsitzlichen Klarungen des Verhéltnisses von Glaube, Vernunft und Handeln, die hier
stattgefunden haben, wichtig. Allerdings hat sich der Bezugsrahmen des Frage-,Raums* in den unge-
fahr fiinfzig Jahren seither verschoben: Autonomie erweist sich heute als ein Ideal, das individuell,
gesellschaftlich wie auch erkenntnistheoretisch nicht ,fiir sich’, sondern immer nur kontextuell (so-
zial wie auch kulturell), graduell und annaherungsweise erreicht werden kann und als leitende Per-
spektive taugt. In der globalisierten Gesellschaft und in der informell unbegrenzt erweiterten Welt zieht
,theologale Autonomie als Inbegriff des Selbstverstandnisses der Theologischen Ethik automatisch
die Frage nach dem Essentiellen, nach dem Besonderen, nach dem Eigenen der christlichen Positio-
nen im bestehenden Wettbewerb der pluralen Angebote und Anspriiche nach sich. Das gilt heute
schon in Bezug auf jedes Krankenhaus, wenn es um die Frage der Erhaltung und Investition fiir die
Zukunft geht, ja auch fiir jede soziale Einrichtung, die auf die Beteiligung an der Finanzierung durch
die offentliche Hand angewiesen ist. Es gilt aber auch fiir die 6ffentlichen Debatten tiber Projekte der
gesetzlichen Gestaltung ethisch sensibler Bereiche. Der emphatische Hinweis auf Autonomie und
Verniinftigkeit reichen da, selbst wenn sie von amtlicher kirchlicher Seite vorgetragen wiirden, allein
nicht aus. Um mitsprechen zu diirfen, wird man auch das Eigene, das vielleicht in traditionellen For-
meln abgespeichert ist und aufgehoben wurde, erkliren kénnen miissen.



